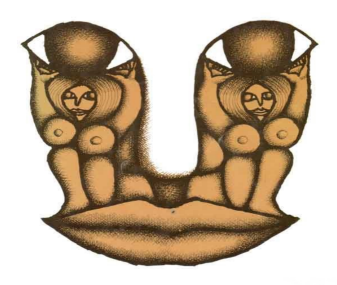
# michel foucault

## HISTORIA DE LA SEXUALIDAD

2- el uso de los placeres





Libro proporcionado por el equipo

### Le Libros

Visite nuestro sitio y descarga esto y otros miles de libros

http://LeLibros.org/

Descargar Libros Gratis, Libros PDF, Libros Online

Después de la publicación del primer tomo de la Historia de la Sexualidad dice Michel Foucault- «recentré todo mi estudio en la genealogía del hombre de deseo, desde la Antigüedad clásica hasta los primeros siglos del cristianismo. Seguí una distribución cronológica simple: un primer volumen,

El uso de los placeres, está consagrado a la forma en que la actividad sexual ha sido problematizada por los filósofos y los médicos, en la cultura griega clásica del siglo IV a.C.; La Inquietud de sí está consagrado a esta problematización en los textos griegos y latinos de los dos primeros siglos de nuestra era; finalmente, Los testimonios de la carne trata de la formación de la doctrina y de la pastoral de la carne. En cuanto a los documentos que habré de utilizar, en gran parte serán textos 'prescriptivos'; por ello guiero decir textos que, sea cual fuere su forma (discurso, diálogo, tratado, compilación de preceptos, cartas, etc.), su objeto principal es proponer reglas de conducta. Sólo me dirigiré a los textos teóricos sobre la doctrina del placer o de las pasiones con el fin de hallar en ellos mayor claridad. El dominio que analizaré está constituido por textos que pretenden dar reglas, opiniones, conseios para comportarse como se debe; textos 'prácticos', que en sí mismos son objeto de 'práctica' en la medida en que están hechos para ser leídos, aprendidos, meditados, utilizados, puestos a prueba v en que buscan constituir finalmente el armazón de la conducta diaria. Estos textos tienen como función ser operadores que permitan a los individuos interrogarse sobre su propia conducta, velar por ella, formarla v darse forma a sí mismos como suietos éticos; revelan en suma una

función 'eto-poética', para transponer una palabra que se encuentra en

Plutarco.»

## **LE**LIBROS

## Michel Foucault

## El uso de los placeres Historia de la sexualidad 2

#### INTRODUCCIÓN

#### 1 MODIFICACIONES

Esta serie de investigaciones aparece más tarde de lo que había previsto y bajo una forma totalmente distinta

He aquí el porqué. No debían ser ni una historia de los comportamientos ni una historia de las representaciones, pero sí una historia de la « sexualidad» : las comillas tienen su importancia. Mi propósito no era reconstruir una historia de las conductas y prácticas sexuales, según sus formas sucesivas, su evolución y su difusión. Tampoco era mi intención analizar las ideas (científicas, religiosas o filosóficas) a través de las cuales nos hemos representado tales comportamientos. En principio, quería detenerme ante esta noción, tan cotidiana, tan reciente, de « sexualidad» : tomar distancia respecto a ella, evitar su evidencia familiar. analizar el contexto teórico y práctico al que está asociada. El propio término de « sexualidad» apareció tardíamente, a principios del siglo XIX. Se trata de un hecho que no hay que subestimar ni sobreinterpretar. Señala algo más que un cambio de vocabulario, pero evidentemente no marca el surgimiento súbito de aquello con lo que se relaciona. Se ha reconocido el uso de la palabra en relación con otros fenómenos: el desarrollo de campos de conocimiento diversos (que cubren tanto los mecanismos biológicos de la reproducción como las variantes individuales o sociales del comportamiento); el establecimiento de un conjunto de reglas y normas, en parte tradicionales, en parte nuevas, que se apoyan en instituciones religiosas, judiciales, pedagógicas, médicas; cambios también en la manera en que los individuos se ven llevados a dar sentido y valor a su conducta. a sus deberes, a sus placeres, a sus sentimientos y sensaciones, a sus sueños. Se trataba, en suma, de ver cómo, en las sociedades occidentales modernas, se había ido conformando una «experiencia» por la que los individuos iban reconociéndose como sujetos de una «sexualidad», abierta a dominios de conocimiento muy diversos y articulada con un sistema de reglas y de restricciones. El proyecto era por lo tanto el de una historia de la sexualidad

como experiencia, si entendemos por experiencia la correlación, dentro de una cultura, entre campos de saber, tipos de normatividad y formas de subjetividad.

Hablar así de la sexualidad implicaba liberarse de un esquema de pensamiento que entonces era muy común: hacer de la sexualidad una invariable y suponer que, si adopta en sus manifestaciones formas históricamente singulares, lo hace gracias a mecanismos diversos de represión, a los que se encuentra expuesta sea cual fuere la sociedad: lo cual corresponde a sacar del campo histórico al deseo y al sujeto del deseo y a pedir que la forma general de lo prohibido dé cuenta de lo que pueda haber de histórico en la sexualidad. Pero el rechazo de esta hipótesis no era suficiente por sí mismo. Hablar de la « sexualidad» como de una experiencia históricamente singular suponía también que pudiéramos disponer de instrumentos susceptibles de analizar, según su carácter propio v según sus correlaciones, los tres ejes que la constituven: la formación de los saberes que a ella se refieren, los sistemas de poder que regulan su práctica y las formas según las cuales los individuos pueden y deben reconocerse como suietos de esa sexualidad. Ahora bien, acerca de los dos primeros puntos, el trabajo que había emprendido anteriormente —fuera acerca de la medicina v de la psiguiatría, fuera acerca del poder punitivo v de las prácticas disciplinarias- me daba los instrumentos que necesitaba: el análisis de las prácticas discursivas permitía seguir la formación de los saberes al evitar el dilema de la ciencia y la ideología; el análisis de las relaciones de poder y de sus tecnologías permitía contemplarlas como estrategias abiertas, al evitar la alternativa de un poder concebido como dominación o denunciado como simulacro

En cambio, el estudio de los modos por medio de los cuales los individuos son llevados a reconocerse como sujetos sexuales me planteaba muchas más dificultades. La noción de deseo o la de sujeto deseante constituía pues, si no una teoría, por lo menos un tema teórico generalmente aceptado. Esta misma aceptación era extraña: se trata del tema con el que en efecto nos encontramos, con ciertas variantes, en el propio corazón de la teoría clásica de la sexualidad. pero también en las concepciones que buscaban desprenderse de ella: esa misma que parecía haber sido el legado, en los siglos XIX y XX, de una larga tradición cristiana. La experiencia de la sexualidad puede realmente distinguirse, como figura histórica singular, de la experiencia cristiana de la «carne»: ambas parecen dominadas por el principio del « hombre de deseo». Sea lo que fuere, parecía difícil analizar la formación y la evolución de la experiencia de la sexualidad a partir del siglo XVIII sin hacer, por lo que atañe al deseo y al sujeto deseante, un trabajo histórico y crítico, sin emprender, por lo tanto, una « genealogía». Por genealogía no entiendo hacer una historia de los sucesivos conceptos del deseo, de la concupiscencia o de la libido, sino más bien analizar las prácticas mediante las cuales los individuos se vieron llevados a prestarse

atención a ellos mismos, a descubrirse, a reconocerse y a declararse como sujetos de deseo, haciendo jugar entre unos y otros una determinada relación que les permite descubrir en el deseo la verdad de su ser, sea natural o caído. En resumen, la idea era, en esta genealogía, indagar cómo los individuos han sido llevados a ejercer sobre sí mismos, y sobre los demás, una hermenetutica del deseo en la que el comportamiento sexual ha sido sin duda la circunstancia, pero ciertamente no el dominio exclusivo. En suma: para comprender cómo el individuo moderno puede hacer la experiencia de sí mismo, como sujeto de una « sexualidad», era indispensable despejar antes la forma en que, a través de los siglos, el hombre occidental se vio llevado a reconocerse como sujeto de deseo.

Me pareció necesario un desplazamiento teórico para analizar lo que con frecuencia se designaba como el progreso de los conocimientos: me había llevado a interrogarme por las formas de las prácticas discursivas que articulaban el saber. Fue igualmente necesario un desplazamiento teórico para analizar lo que con frecuencia se describe como las manifestaciones del « poder» : me hizo preguntarme más bien acerca de las relaciones múltiples, las estrategias abiertas y las técnicas racionales que articulan el ejercicio de los poderes. Creo necesario emprender ahora un tercer desplazamiento, para analizar lo que se ha designado como « el sujeto» : convenía buscar cuáles son las formas y las modalidades de la relación consigo mismo por las que el individuo se constituye y se reconoce como sujeto. Tras el estudio de los juegos de verdad unos en relación con otros -tomando el ejemplo de un número determinado de ciencias empíricas en los siglos XVII v XVIII- seguido por el de los juegos de verdad en relación con las relaciones de poder -con el ejemplo de las prácticas punitivas-, parecía imponerse otro trabajo: estudiarlos en la relación del individuo consigo mismo y en la constitución de sí como sujeto, al considerar como dominio de referencia y campo de investigación lo que podríamos llamar la «historia del hombre de deseow

Pero estaba visto que emprender esta genealogía me alejaba mucho de mi proyecto primitivo. Debía escoger: o bien mantener un plan establecido, acompañándolo de un rápido examen histórico de dicho tema del deseo, o bien reorganizar todo el estudio alrededor de la lenta formación, en la Antigüedad, de una hermenéutica de sí. Opté por este último partido, mientras reflexionaba que, después de todo, aquello a lo que me he sujetado —aquello a lo que me he querido sujetar desde hace muchos años— es una empresa que busca desbrozar algunos de los elementos que podían ser útiles a una historia de la verdad. Una historia que no sería aquella de lo que puede haber de cierto en los conocimientos, sino un análisis de los « juegos de verdad», de los juegos de falso y verdadero a través de los cuales el ser se constituye históricamente como experiencia, es decir, como una realidad que puede y debe pensarse a sí misma. ¿A través de qué juegos de verdad se permite al hombre pensar su ser propio

cuando se percibe como loco, cuando se contempla como enfermo, cuando se reflexiona como ser vivo, como ser hablante y como ser que trabaja, cuando se juzga y se castiga en calidad de criminal? ¿A través de qué juegos de verdad el ser humano se ha reconocido como hombre de deseo? Me di cuenta de que, planteando así la pregunta e intentando elaborarla a propósito de un período tan alejado de mis horizontes antes familiares, abandonaba sin duda el plan contemplado, pero me acercaba mucho más a la pregunta que desde hace tanto tiempo es mi intención plantear. Me esperaban al abordarlo así algunos años más de trabajo. Desde luego, no carecía de peligros este largo rodeo, pero tenía un motivo y me pareció haberle hallado a esta investigación cierto interés teórico.

Pero, ¿cuáles eran los riesgos? Debía retrasar y alterar el programa de publicación que tenía previsto. Agradezco a todos aquellos que siguieron las travesías y los rodeos de mi trabajo —pienso en los oyentes del Collège de France— y a quienes tuvieron la paciencia de esperar su finalización, Pierre Nora a la cabeza. En cuanto a aquellos para quienes esforzarse y trabajar, comenzar y recomenzar, hacer intentos, equivocarse, retomarlo todo de nuevo de arriba abajo y encontrar el medio aún de dudar a cada paso, en cuanto a aquellos—digo—para quienes, en suma, más vale abandonar que trabajar en la reserva y la inquietud, es bien cierto que no somos del mismo planeta.

El peligro residía también en analizar documentos mal conocidos por mí. [1] Sin darme cuenta del todo, arriesgaba plegarlos a formas de análisis o a formas de cuestionamiento que, por extrañas, ya no les convenían. Las obras de P. Brown, las de P. Hadot y sus conversaciones y opiniones retomadas una y otra vez me han sido de gran ayuda. A la inversa, corría el riesgo de perder, en el esfuerzo por familiarizarme con los textos antiguos, el hilo de las preguntas que quería plantear; H. Drey fus y P. Rabinow, en Berkeley, me permitieron, con sus reflexiones, con sus preguntas, y gracias a sus exigencias, un trabajo de reformulación teórica y metodológica. F. Wahl me dio consejos preciosos.

P. Veyne me ayudó constantemente en el transcurso de esos años. Como verdadero historiador, sabe qué es eso de investigar la verdad, pero también conoce el laberinto en el que se entra desde el momento en que se quiere hacer la historia de los juegos de falso y verdadero; es de aquellos, tan raros hoy, que aceptan enfrentarse al peligro que conlleva, para todo pensamiento, la cuestión de la historia de la verdad. Sería dificil delimitar su influencia sobre estas páginas.

En cuanto al motivo que me impulsó, fue bien simple. Espero que, a los ojos de algunos, pueda bastar por sí mismo. Se trata de la curiosidad, esa única especie de curiosidad, por lo demás, que vale la pena practicar con cierta obstinación: no la que busca asimilar lo que conviene conocer, sino la que permite alejarse de uno mismo. ¿Qué valdría el encarnizamiento del saber si sólo hubiera de asegurar la adquisición de conocimientos y no, en cierto modo y hasta donde se puede, el extravío del que conoce? Hay momentos en la vida en los que

la cuestión de saber si se puede pensar distinto de como se piensa y percibir distinto de como se ve es indispensable para seguir contemplando o reflexionando. Quizá se me diga que estos juegos con uno mismo deben quedar entre bastidores y que, en el mejor de los casos, forman parte de esos trabajos de preparación que se desvanecen por sí solos cuando han logrado sus efectos. Pero. ¿qué es la filosofía hoy —quiero decir la actividad filosófica— si no el trabajo crítico del pensamiento sobre sí mismo? ¿Y si no consiste, en vez de legitimar lo que ya se sabe, en emprender el saber cómo y hasta dónde sería posible pensar de otro modo? Siempre hay algo de irrisorio en el discurso filosófico cuando, desde el exterior, quiere ordenar a los demás, decirles dónde está su verdad v cómo encontrarla, o cuando se siente con fuerza para instruirles proceso con positividad ingenua: pero es su derecho explorar lo que, en su propio pensamiento, puede ser cambiado mediante el ejercicio que hace de un saber que le es extraño. El «ensayo» —que hay que entender como prueba modificadora de sí mismo en el juego de la verdad y no como apropiación simplificadora del otro con fines de comunicación— es el cuerpo vivo de la filosofía, si por lo menos ésta es todavía hoy lo que fue, es decir una « ascesis». un ejercicio de sí, para el pensamiento.

Los estudios que siguen, como otros que emprendi antes, son estudios de « historia» por el campo de que tratan y las referencias que toman, pero no son trabajos de « historiador». Esto no quiere decir que resuman o sinteticen el trabajo hecho por otros; son —si se quiere contemplarlos desde el punto de vista de su « pragmática» — el protocolo de un ejercicio que ha sido largo, titubeante, y que ha tenido la frecuente necesidad de retomarse y corregirse. Se trata de un ejercicio filosófico: en él se encara el problema de saber en qué medida el trabajo de pensar su propia historia puede liberar al pensamiento de lo que piensa en silencio y permitirle pensar de otro modo.

¿Acerté al adoptar tales riesgos? No soy yo quien debe decirlo. Sólo sé que al desplazar así el tema y las referencias cronológicas de mi estudio me encontré con un cierto beneficio teórico; me fue posible proceder a dos generalizaciones que a su vez me permitieron situarlo en un horizonte más amplio y precisar mejor su método y su objeto.

Así, al remontar desde la época moderna, a través del cristianismo, hasta la Antigüedad, me pareció que no podía evitarse plantear una pregunta a la vez muy simple y muy general: ¿por qué el comportamiento sexual, por qué las actividades y placeres que de él dependen, son objeto de una preocupación moral? ¿De dónde proviene esta inquietud ética que, por lo menos en ciertos momentos, en ciertas sociedades o en ciertos grupos parece más importante que la atención moral que se presta a otros dominios también esenciales para la vida individual o colectiva, como serían las conductas alimentarias o el cumplimiento de los deberes cívicos? Sé bien que en seguida viene a la mente una respuesta:

son objeto de prohibiciones fundamentales cuya transgresión está considerada como una falta grave. Pero esto es dar como solución la propia pregunta y sobre todo es desconocer que la inquietud ética que concierne a la conducta sexual no siempre guarda, en intensidad y formas, relación directa con el sistema de las prohibiciones; con frecuencia sucede que la preocupación moral es fuerte allí donde, precisamente, no hay ni obligación ni prohibición. En suma, la interdicción es una cosa, la problematización moral es otra. Así pues, me pareció que la pregunta que debía servir como hilo conductor era ésta: ¿cómo, por qué y en qué forma se constituyó la actividad sexual como dominio moral? ¿Por qué esta mujetud ética tan insistente, aunque variable en sus formas y en su intensidad? ¿Por qué esta « problematización» ? Después de todo, ésta es la tarea de una historia del pensamiento, por oposición a la historia de los comportamientos o de las representaciones: definir las condiciones en las que el ser humano « problematiza» lo que es, lo que hace y el mundo en el que vive.

Pero al plantear esta cuestión muy general, y al plantearla con respecto a la cultura griega y grecolatina, me di cuenta de que esta problematización estaba ligada a un conjunto de prácticas que tuvieron ciertamente una importancia considerable en nuestras sociedades: es lo que podríamos llamar « las artes de la existencia». Por ellas hay que entender las prácticas sensatas y voluntarias por las que los hombres no sólo se fijan reglas de conducta, sino que buscan transformarse a sí mismos, modificarse en su ser singular y hacer de su vida una obra que presenta ciertos valores estéticos y responde a ciertos criterios de estilo. Estas « artes de existencia» . estas « técnicas de sí» sin duda han perdido una parte de su importancia y de su autonomía, una vez integradas, con el cristianismo, al ejercicio de un poder pastoral y más tarde a prácticas de tipo educativo, médico o psicológico. No por ello es menos cierto que sería necesario hacer o retomar la larga historia de estas estéticas de la existencia y de estas tecnologías de sí. Hace ya mucho que Burckhardt destacó su importancia en la época del Renacimiento, pero su supervivencia, su historia y su evolución no se detienen ahí. [2] En todo caso, me pareció que el estudio de la problematización del comportamiento sexual en la Antigüedad podía considerarse como un capítulo --- uno de los primeros capítulos--- de esa historia general de las « técnicas de sí».

Tal es la ironía de los esfuerzos que hacemos para cambiar nuestro modo de ver, para modificar el horizonte de lo que conocemos y para intentar lograr verlo en perspectiva. ¿Nos condujeron efectivamente a pensar de otro modo? Quizá, como mucho, nos permitieron pensar de otro modo lo que ya pensábamos y percibir lo que hicimos desde un ángulo distinto y bajo una luz más clara. Creiamos alejarnos y nos encontramos en la vertical de nosotros mismos. El viaje rejuveneció las cosas y envejeció la relación con uno mismo. Me parece mejor observar ahora de qué manera, un poco a ciegas y en fragmentos

sucesivos y diferentes, me sentí atrapado en esta empresa de una historia de la verdad: analizar, no los comportamientos ni las ideas, no las sociedades ni sus videologías», sino las problematizaciones a través de las cuales el ser se da como una realidad que puede y debe ser pensada por si misma, y las prácticas a partir de las cuales se forman. La dimensión arqueológica del análisis permite analizar las formas mismas de la problematización; su dimensión genealógica, su formación a partir de las prácticas y de sus modificaciones. Problematización de la locura y de la enfermedad a partir de prácticas sociales y médicas que definen cierto perfil de «normalización»; problematización de la vida, del lenguaje y del trabajo en las prácticas discursivas que obedecen a ciertas reglas epistémicas»; problematización del crimen y del comportamiento criminal a partir de ciertas prácticas punitivas que responden a un modelo « disciplinario». Y ahora quisiera mostrar cómo, en la Antigüedad, la actividad y los placeres sexuales fueron problematizados mediante las prácticas de sí, al hacer jugar los criterios de una « estética de la existencia» .

He aquí pues las razones por las que focalicé todo mi estudio en la genealogía del hombre de deseo, desde la Antigüedad clásica hasta los primeros siglos del cristianismo. Seguí una distribución cronológica simple: El uso de los placeres está consagrado a la forma en que la actividad sexual ha sido problematizada por los filósofos y los médicos, en la cultura griega clásica del siglo IV a.C.; La inquietud de sí está consagrado a esta problematización en los textos griegos y latinos de los dos primeros siglos de nuestra era: finalmente. Las confesiones de la carne trata de la formación de la doctrina y de la pastoral de la carne. En cuanto a los documentos que habré de utilizar, en gran parte serán textos « prescriptivos»; por ello quiero decir textos que, sea cual fuere su forma (discurso, diálogo, tratado, compilación de preceptos, cartas, etc.), su objeto principal es proponer reglas de conducta. Sólo me dirigiré a los textos teóricos sobre la doctrina del placer o de las pasiones con el fin de hallar en ellos may or claridad. El campo que analizaré está constituido por textos que pretenden dar reglas, opiniones, consejos para comportarse como se debe: textos « prácticos», que en sí mismos son objeto de « práctica» en la medida en que están hechos para ser leidos, aprendidos, meditados, utilizados, puestos a prueba y en que buscan constituir finalmente el armazón de la conducta diaria. Estos textos tienen como función ser operadores que permitan a los individuos interrogarse sobre su propia conducta, velar por ella, formarla y darse forma a sí mismos como sujetos éticos; revelan en suma una función « eto-poética», para utilizar una palabra que se encuentra en Plutarco.

Pero ya que este análisis del hombre de deseo se encuentra en el punto en que se cruzan una arqueología de las problematizaciones y una genealogía de las prácticas de sí, quisiera detenerme, antes de comenzar, en estas dos nociones: justificar las formas de «problematización» que he retenido, indicar lo que puede entenderse por «prácticas de si» y explicar por qué paradojas y dificultades he sido llevado a sustituir una historia de los sistemas de moral, que había de hacerse a partir de las prohibiciones, por una historia de las problematizaciones éticas hecha a partir de las prácticas de sí.

#### 2 LAS FORMAS DE PROBLEMATIZACIÓN

Supongamos que aceptamos por el momento categorías tan generales como las de « paganismo», « cristianismo», « moral» v « moral sexual». Supongamos que nos preguntamos en qué puntos la « moral sexual del cristianismo» se ha opuesto con mayor claridad a la «moral sexual del paganismo antiguo»: aprohibición del incesto, dominación masculina, sujeción de la mujer? No son éstas, sin duda, las respuestas que nos darían: conocemos la extensión y la constancia de estos fenómenos en sus diversas formas. Más verosímilmente. propondríamos otros puntos de diferenciación. El valor del acto sexual mismo: el cristianismo lo habría asociado con el mal, el pecado, la caída, la muerte. mientras que la Antigüedad lo habría dotado de significaciones positivas. La delimitación del compañero legítimo: el cristianismo, a diferencia de lo que sucedía en las sociedades griegas o romanas, sólo lo aceptaría dentro del matrimonio monogámico y, dentro de esta conyugalidad, le impondría el principio de una finalidad exclusivamente procreadora. La descalificación de las relaciones entre individuos del mismo sexo: el cristianismo las habría excluido rigurosamente mientras que Grecia las habría exaltado -v Roma aceptadopor lo menos entre los hombres. A estos tres puntos de oposición principales podríamos añadir el alto valor moral y espiritual que el cristianismo, a diferencia de la moral pagana, habría prestado a la abstinencia rigurosa, a la castidad permanente y a la virginidad. En suma, con respecto a todos estos puntos que han sido considerados durante tanto tiempo como muy importantes —naturaleza del acto sexual, fidelidad monogámica, relaciones homosexuales, castidad-... parecería que los antiguos habrían sido más bien indiferentes y que nada de todo esto concitó excesivamente su atención ni constituyó para ellos problemas demasiado graves.

Ahora bien, no es tan así y será făcil demostrarlo. Podríamos establecerlo haciendo válidos los préstamos directos y las continuidades muy estrechas que pueden comprobarse entre las primeras doctrinas cristianas y la filosofia moral de la Antigüedad: el primer gran texto cristiano consagrado a la práctica sexual en la vida matrimonial—se trata del capítulo X del libro segundo del *Pedagogo* de Clemente de Alejandría— se apoya en toda una serie de referencias escriturales, pero igualmente en un conjunto de principios y preceptos directamente tomados de la filosofia pagana. Vemos en él ya cierta asociación

de la actividad sexual con el mal, la regla de una monogamia procreadora, la condena de las relaciones de personas del mismo sexo, la exaltación de la continencia. Esto no es todo: en una escala histórica mucho más amplia, podríamos seguir la permanencia de temas, inquietudes y exigencias que sin duda marcaron la ética cristiana y la moral de las sociedades europeas modernas, pero que ya estaban claramente presentes en el corazón del pensamiento griego o grecorromano. Avanzo algunos testimonios de ello: la expresión de un temor, un modelo de comportamiento, la imagen de una actitud descalificada, un ejemplo de abstinencia.

1. Un temor. Los jóvenes afectados por una pérdida de semen « llevan en toda la disposición del cuerpo la huella de la caducidad y de la vejez, se vuelven flojos, sin fuerza, embotados, estúpidos, agobiados, encorvados, incapaces de nada, con la tez pálida, blanca, afeminada, sin apetito, sin calor, los miembros pesados, las piernas entumecidas, de una debilidad extrema, en una palabra casi perdidos por completo. Esta enfermedad es incluso, en muchos de ellos, un avance hacia la parálisis; ¿cómo en efecto podría lograrse la potencia nerviosa, habiéndose debilitado la naturaleza en el principio regenerador y en la fuente misma de la vida?» Esta enfermedad « vergonzosa en sí misma» es « peligrosa pues conduce al marasmo, perjudica a la sociedad pues se opone a la propagación de la especie; porque es en todos los aspectos la fuente de una infinidad de males, exige auxilios diligentes». [3]

En este texto se reconocen fácilmente las obsesiones que alimentaron la medicina y la pedagogia desde el siglo XVIII con respecto al mero uso sexual: aquel que carece de fecundidad y de compañero; el agotamiento progresivo del organismo, la muerte del individuo, la destrucción de su raza y finalmente el daño acarreado a la humanidad fueron prometidos, por lo general, a lo largo de una literatura prolífica, a quien abusase de su sexo. Estos temores inducidos parecen haber constituido, en el pensamiento médico del siglo XIX, el relevo « naturalista» y científico de una tradición cristiana que asignaba el placer al terreno de la muerte y del mal.

Ahora bien, esta descripción es de hecho una traducción —una traducción libre, al estilo de la época— de un texto escrito por un médico griego, Areteo, en el siglo I de nuestra era. Y de este temor al acto sexual, susceptible, si se sale de las reglas, de producir en la vida del individuo los efectos más nocivos, encontraremos muchos testimonios de la misma época: Sorano, por ejemplo, consideraba que la actividad sexual era, de todas formas, menos favorable a la salud que la abstención pura y simple y la virginidad. Más antiguamente aún, la medicina dio consejos apremiantes de prudencia y economía en el uso de lo placeres sexuales: evitar su uso intempestivo, tener cuidado de las condiciones en que se practica, temer su violencia propia y los errores de régimen. Algunos

incluso dicen que no hay que prestarse a ello más que « si queremos hacernos daño a nosotros mismos». Se trata de un temor muy antiguo, por consiguiente.

2. Un esquema de comportamiento. Conocemos cómo Francisco de Sales exhortaba a la virtud convugal: a los casados les proporcionaba un espejo natural cuando les proponía el modelo del elefante y de las buenas costumbres de las que daba prueba con su esposa. « No es más que una gran bestia, pero la más digna que vive sobre la Tierra y la que tiene más sentido... Nunca cambia de hembra y ama tiernamente a la que escoge, con la que con todo sólo se aparea cada tres años y esto únicamente durante cinco días y con tanto secreto que nunca se le ve durante el acto: pero sin embargo sí se le ve al sexto día, en el que, antes que nada, se dirige al río en el que se lava todo el cuerpo, sin querer de ninguna manera regresar a la manada hasta no estar purificado. ¿No son éstos bellos y honestos humores?» [4] Pero este texto es en sí una variación de un tema transmitido por una larga tradición (a través de Aldrovando, Gesnero, Vicente de Beauvais y el famoso Physiologus); esta formulación se encuentra ya en Plinio, que la Introducción de la vida devota sigue de cerca: « Y ansí, de vergüenza, jamás se toman si no es en lugar escondido... y esto, de tres en tres años, cinco días, según se dice, cada vez, y no más; el sexto se bañan en el río y jamás tornan al rebaño hasta haberlo hecho. No cometen adulterios...» [5] Claro que Plinio no pretendía proponer un esquema tan explícitamente didáctico como el de Francisco de Sales: no obstante, se refería a un modelo de conducta visiblemente valorado. No se trata de que la fidelidad recíproca de los dos cónvuges hava sido un imperativo generalmente admitido v aceptado entre los griegos v los romanos, pero sí era una enseñanza impartida con insistencia en ciertas corrientes filosóficas tales como el estoicismo tardío. Era asimismo un comportamiento apreciado como una manifestación de virtud, de firmeza de alma y de dominio de sí. Se podía loar a Catón el Joven, quien a la edad en que decidió casarse todavía no había tenido relaciones con ninguna mujer, y más todavía a Lelio, que « en su larga vida sólo se acercó a su mujer, la primera y la única a la que desposó». [6] Podemos remontarnos más todavía en la definición de este modelo de convugalidad recíproca y fiel. Nicocles, en el discurso que le atribuye Isócrates, muestra toda la importancia moral y política que concede al hecho de que « desde su matrimonio no tuvo jamás relación sexual con nadie más que no fuera su mujer». [7] Y en su ciudad ideal. Aristóteles quiere que sea considerada como « acto deshonroso» (v en « forma absoluta v sin excepción» ) la relación del marido con otra mujer o de la esposa con otro hombre. [8] La « fidelidad» sexual del marido respecto de su esposa legítima ni las leves ni las costumbres la requerían, pero no por ello dejaba de ser un problema que plantear y una forma de austeridad a la que ciertos moralistas conferían un gran valor.

3. Una imagen. En los textos del siglo XIX existe un retrato tipo del homosexual o invertido, sus gestos, sus maneras, el modo de emperifollarse, su coquetería, así como la forma y las expresiones de su rostro, su anatomía, la morfología femenina de todo su cuerpo constituy en, por lo común, parte de esta descripción descalificadora; ésta se refiere a la vez al tema de una inversión de los papeles sexuales y al principio de un estigma natural de esta ofensa a la naturaleza: se dirá que « la propia naturaleza se hizo cómplice de la mentira sexual». [9] Sin duda podría hacerse la larga historia de esta imagen (a la que con toda seguridad correspondieron comportamientos reales, mediante un complejo juego de inducciones y desafíos). Tras de la intensidad tan vivamente negativa de este estereotipo se lee la dificultad secular, dentro de nuestras sociedades, para integrar estos dos fenómenos, por lo demás tan diferentes, que son la inversión de los papeles sexuales y la relación entre individuos del mismo sexo. Sin embargo esta imagen, con el aura repulsiva que la rodea, ha recorrido los siglos; ya estaba claramente dibuiada en la literatura grecorromana de la época imperial. La encontramos en el retrato del Effeminatus trazado por el autor de una Physiognomis anónima del siglo IV: en la descripción de los sacerdotes de Atargatis de los que se burla Apuley o en las Metamorfosis; [10] en la simbolización que Dión de Prusa propone del daimon de la intemperancia, en el transcurso de una de sus conferencias sobre la monarquía:[11] en la evocación fugaz de los pequeños retores perfumados y emperifollados a los que Epicteto interpela desde el fondo de su clase y a los que pregunta si son hombres o muieres.[12] Podría vérsela también en el retrato de la juventud decadente, esa que Séneca el Retor observa con gran repugnancia a todo su alrededor: « La pasión malsana de cantar y bailar llena el alma de nuestros afeminados; ondularse los cabellos, hacer la voz más tenue para igualar la caricia de las voces femeninas, rivalizar con las mujeres en la molicie de las actitudes, dedicarse a las búsquedas más obscenas, tal es el ideal de nuestros adolescentes... Blandos y carentes de nervio desde el nacimiento, persisten en ello de buen grado, siempre dispuestos a atacar el pudor de los demás para no ocuparse del propio». [13] Pero el retrato, con sus rasgos esenciales, es aún más antiguo. El primer discurso de Sócrates, en el Fedro, hace alusión a ello, cuando reprocha el amor que se tiene a los jóvenes sin vigor. educados en la delicadeza de la sombra, adornados de afeites y aderezos.[14] Igualmente aparece Agatón con estos mismos rasgos en las Tesmoforias -tez blanca, imberbe, voz de muier, túnica azafranada v ceñidor-, al punto que su interlocutor se pregunta si realmente está en presencia de un hombre o de una muier [15] Sería por completo inexacto ver ahí una condena del amor de los muchachos o de lo que en general llamamos relaciones homosexuales, pero

conviene reconocer el efecto de apreciaciones muy negativas acerca de ciertos aspectos posibles de la relación entre hombres, al igual que una viva repugnancia respecto de todo lo que podría mostrar una renuncia voluntaria al prestigio y a los signos de la función viril. El ámbito de los amores masculinos pudo ser « libre» en la Antigüedad griega, mucho más, en todo caso, que en las sociedades europeas modernas, sin embargo, es preciso reconocer que desde muy pronto surgieron reacciones negativas intensas y formas de descalificación que se prolongarían en el tiempo.

4. Un ejemplo de abstinencia. El héroe virtuoso que es capaz de apartarse del placer como de una tentación en la que sabe que no caerá es una figura familiar al cristianismo, al igual que ha sido común la idea de que esta renuncia es capaz de dar libre acceso a una experiencia espiritual de la verdad y del amor que la actividad sexual excluiría. Pero es igualmente conocida de la Antigüedad pagana la figura de esos atletas de la templanza que se dominan a sí mismos y dominan sus codicias para renunciar al placer sexual. Mucho antes de un taumaturgo tal como Apolonio de Tiana, quien hizo de una vez por todas votos de castidad y que en toda su vida no tuvo va más relaciones sexuales. [16] Grecia conoció v honró a modelos semejantes. En algunos, esta extremada virtud era la señal visible del dominio que ejercían sobre sí mismos y, por consiguiente, del poder que eran dignos de asumir sobre los demás: igualmente el Agesilao de Jenofonte, no sólo « no tocaba a quienes no le inspiraban deseo alguno», sino que renunciaba a besar incluso al muchacho al que amaba y se cuidaba de no alojarse más que en los templos o en un lugar visible « para que todos puedan ser testigos de su templanza».[17] Pero para otros esta abstención estaba perfectamente vinculada con una forma de sabiduría que los ponía directamente en contacto con algún elemento superior a la naturaleza humana y que les abría el acceso al ser mismo de la verdad: tal sucedía con el Sócrates del Banquete, al que todos querían acercársele, del que todos se enamoraban, del que todos querían hacer propia la sabiduría, esa sabiduría que se manifestaba y se experimentaba justo en el hecho de que él mismo era capaz de no poner la mano sobre la belleza provocadora de Alcibiades.<sup>[18]</sup> La temática de una relación entre la abstinencia sexual y el acceso a la verdad estaba va fuertemente marcada.

No obstante, no hay que pedir demasiado a estas pocas referencias. De ellas sólo podríamos inferir que la moral sexual del cristianismo y la del paganismo forman un continuo. Muchos temas, principios o nociones pueden volver a encontrarse tanto en el uno como en el otro, pero no tienen, sin embargo, ni el mismo lugar ni el mismo valor. Sócrates no es un padre del desierto que lucha contra la tentación y Nicocles no es un marido cristiano; la risa de Aristófanes

ante Agatón disfrazado tiene pocos rasgos comunes con la descalificación del invertido que se encontrará mucho más tarde en el discurso médico. Además hay que recordar que la Iglesia y la pastoral cristiana han dado valor al principio de una moral cuy os preceptos eran constrictivos y de alcance universal (lo que no excluía ni las diferencias de prescripción relativas a la posición de los individuos ni la existencia de movimientos ascéticos que tenían aspiraciones propias). Al contrario, en el pensamiento antiguo las exigencias de austeridad no estaban organizadas en una moral unificada, coherente, autoritaria e impuesta por igual a todos; eran más bien un complemento, algo así como un « lujo» en relación con la moral admitida comúnmente. Por lo demás se presentaban en « focos dispersos» : éstos se originaban en diferentes movimientos religiosos o filosóficos: encontraban su medio de desarrollo en múltiples grupos: proponían. más que imponían, estilos de moderación o de rigor, y cada uno con su fisonomía particular: la austeridad pitagórica no era la de los estoicos, que a su vez era muy distinta de la recomendada por Epicuro. De las pocas comparaciones que pudimos esbozar no hay que concluir que la moral cristiana del sexo en cierta manera estuviera « preformada» en el pensamiento antiguo; más bien hay que pensar que muy pronto, en la reflexión moral de la Antigüedad, se formó una temática -- una « cuadritemática» -- de la austeridad sexual, alrededor v a propósito de la vida del cuerpo, de la institución del matrimonio, de las relaciones entre hombres y de la existencia de sabiduría. Y esta temática, a través de instituciones, de conjuntos de preceptos, de referencias teóricas extremadamente diversas, y a pesar de tantas modificaciones, ha conservado a través de los tiempos una cierta constancia: como si va hubiera, desde la Antigüedad, cuatro puntos de problematización a partir de los cuales se reformulara sin cesar según esquemas con frecuencia diferentes- la preocupación por la austeridad sexual

Pero es preciso observar que estos temas de austeridad no coinciden con las líneas divisorias que pueden trazar las grandes prohibiciones sociales, civiles o religiosas. Podría pensarse en efecto que, en general, cuando las prohibiciones son más fundamentales y las obligaciones son más coercitivas, las morales desarrollan las exigencias de austeridad más insistentes: la historia del cristianismo o de la Europa moderna darían sin duda ejemplos de ello. [19] Pero parecería que no era así en la Antigüedad. Ello puede verse y a muy claramente en la disimetría muy particular alrededor de esta reflexión moral sobre el comportamiento sexual: las mujeres se ven obligadas en general (salvo la libertad que puede darles una situación como la de cortesana) a coacciones extremadamente estrictas: y sin embargo no es a las mujeres a quienes se dirige esta moral; no son ni sus deberes ni sus obligaciones lo que ahí se recuerda, justifica o desarrolla. Se trata de una moral de hombres; una moral pensada, escrita y enseñada por hombres y dirigida a los hombres, evidentemente libres.

Por consiguiente, moral viril en la que las mujeres sólo aparecen a título de objetos o como mucho de compañeras a las que hay que formar, educar y vigilar, mientras están bajo el poder propio, y de las que hay que abstenerse, al contrario, cuando están bajo el poder de otro (padre, marido, tutor). Sin duda nos encontramos aquí ante uno de los puntos más notables de esta reflexión moral: no intenta definir un campo de conducta ni un ámbito de reglas válidas —según las inflexiones necesarias— para los dos sexos; se trata de una elaboración de la conducta masculina hecha a apartir del punto de vista de los hombres y con el fin de dar forma a su conducta

Mejor aún: no se dirige a los hombres a propósito de conductas que podrían relevar de determinadas prohibiciones conocidas por todos y recordadas solemnemente en los códigos, las costumbres o las prescripciones religiosas. Se dirige a ellos con ocasión de las conductas en las que justamente habrán de hacer uso de su derecho, poder, autoridad y libertad: en las prácticas de los placeres que no están condenados, en una vida de matrimonio ninguna regla ni costumbre impide al hombre tener relaciones sexuales extraconyugales, en las relaciones con los muchachos, que por lo menos hasta ciertos limites son admitidas, comunes y aun valoradas. Es necesario comprender estos temas de la austeridad sexual, no como una traducción o un comentario a prohibiciones profundas y esenciales, sino como elaboración y estilización de una actividad en el ejercicio de su poder y la práctica de su libertad.

Lo que no quiere decir que esta temática de la austeridad sexual represente únicamente un refinamiento sin consecuencias y una especulación sin vinculo alguno con una preocupación precisa. Por el contrario, es fácil ver que cada una de las grandes figuras de la austeridad sexual se relaciona con un eje de la experiencia y con un haz de relaciones concretas: relaciones con el cuerpo, con el problema de la salud, y tras ella todo el juego de la vida y de la muerte; relación con el otro sexo, con la cuestión de la esposa como compañera privilegiada, dentro del juego de la institución familiar y del vínculo que crea; relación con su propio sexo, con los compañeros que pueden escogerse y el problema de a juste entre papeles sociales y papeles sexuales; en fin, relación con la verdad en la que se plantea la problemática de las condiciones espirituales que permiten tener acceso a la sabiduría.

De esta manera me ha parecido que era necesario reorientar todo de nuevo. Más que buscar las prohibiciones de base que se ocultan o manifiestan en las exigencias de la austeridad sexual, era menester buscar a partir de qué regiones de la experiencia y bajo qué formas se problematizó el comportamiento sexual, al punto de convertirse en objeto de inquietud, elemento de reflexión, materia de estilización. Más precisamente, convenía preguntarse por qué los cuatro grandes ambitos de relaciones en los que parecía que el hombre libre, en las sociedades antiguas, había podido desplegar su actividad sin topar con ninguna prohibición de importancia, fueron precisamente los lugares de una problematización intensa de la práctica sexual. ¿Por qué fue ahí, a propósito del cuerpo, de la esposa, de los muchachos y de la verdad, donde la práctica de los placeres se convirtió en problema? ¿Por qué la interferencia de la actividad sexual en estas relaciones se volvió objeto de inquietud, de debate y de reflexión? ¿Por qué estos ejes de la experiencia cotidiana dieron lugar a un pensamiento que buscaba la rarefacción del comportamiento sexual, su moderación, su formalización y la definición de un estilo austero en la práctica de los placeres? ¿Cómo fue que se reflexionó acerca del comportamiento sexual, en la medida en que implicaba estos distintos tipos de relaciones, como ámbito de experiencia moral?

#### 3 MORAL Y PRÁCTICA DE SÍ

Para responder a estas preguntas hay que introducir algunas consideraciones de método o, más precisamente, convendría interrogarse sobre el objeto que nos proponemos cuando se pretende estudiar las formas y transformaciones de una « moral».

Somos conscientes de la ambigüedad que encierra la palabra « moral». Por « moral» entendemos un conjunto de valores y de reglas de acción que se proponen a los individuos y a los grupos por medio de aparatos prescriptivos diversos, como pueden serlo la familia, las instituciones educativas, las iglesias, etc. Se llega a tal punto que estas reglas y valores son explícitamente formulados dentro de una doctrina coherente v de una enseñanza explícita. Pero también se llega al punto que son transmitidos de manera difusa y que, lejos de formar un conjunto sistemático, constituyen un juego complejo de elementos que se compensan, se corrigen, se anulan en ciertos cruces, permitiendo así compromisos o escapatorias. Con tales reservas, podemos llamar « código moral» a este conjunto prescriptivo. Pero por « moral» entendemos también el comportamiento real de los individuos, en su relación con las reglas y valores que se les proponen: designamos así la forma en que se someten más o menos completamente a un principio de conductas, en que obedecen una prohibición o prescripción o se resisten a ella, en que respetan o dejan de lado un conjunto de valores. El estudio de este aspecto de la moral debe determinar de qué manera y con qué márgenes de variación o de transgresión los individuos o los grupos se comportan en relación con un sistema prescriptivo que está explícita o implícitamente dado en su cultura v del que tienen una conciencia más o menos clara. Llamemos a este nivel de fenómenos «moralidad de los comportamientos».

Esto no es todo. En efecto, una cosa es una regla de conducta y otra la conducta que con tal regla podemos medir. Pero hay algo más todavía: la manera en que uno debe «conducirse» —es decir la manera en que debe constituirse uno mismo como sujeto moral que actúa en referencia a los

elementos prescriptivos que constituy en el código—. Dado un código de acciones y para un tipo determinado de acciones (que podemos definir por su grado de conformidad o de divergencia en relación con ese código), hay diferentes maneras de « conducirse» moralmente, diferentes maneras para el individuo que busca actuar no simplemente como agente, sino como sujeto moral de tal acción. Aunque sea un código de prescripciones sexuales que ordena expresamente a los dos esposos una fidelidad conyugal estricta y simétrica, al igual que la subsistencia de una voluntad procreadora, incluso dentro de ese marco tan riguroso, habrá muchas maneras de practicar esta austeridad, muchos modos de « ser fiel». Estas diferencias pueden apoy arse en muchos puntos.

Ellas conciernen a lo que podríamos llamar la determinación de la sustancia ética, es decir la manera en que el individuo debe dar forma a tal o cual parte de sí mismo como materia principal de su conducta moral. Así, pues, se puede hacer radicar lo esencial de la práctica de fidelidad en el estricto respeto a las prohibiciones y obligaciones en los actos mismos que uno realiza. Pero igualmente se puede hacer consistir lo esencial de la fidelidad en el dominio de los deseos, en el combate encarnizado que dirige contra ellos, en la fuerza con la que sabe resistir a las tentaciones: lo que constituye entonces el contenido de la fidelidad es esta vigilancia y esta lucha; en estas condiciones, serán los movimientos contradictorios del alma, mucho más que los mismos actos en su ejecución, la materia de la práctica moral. Podríamos todavía hacerla consistir en la intensidad, la continuidad, la reciprocidad de los sentimientos que se experimentan por el cónyuge y en la cualidad de la relación que liga, permanentemente, a ambos esposos.

Las diferencias pueden también llevar al modo de sujeción, es decir a la forma en que el individuo establece su relación con esta regla y se reconoce como vinculado con la obligación de observarla. Por ejemplo, podemos practicar la fidelidad conyugal y someternos al precepto que la impone porque nos reconocemos como parte formal del grupo social que lo acepta, que se envanece de ella en voz alta y que silenciosamente conserva su costumbre; pero podemos practicarla igualmente porque nos consideremos herederos de una tradición espiritual de la que tenemos la responsabilidad de mantenerla o de hacerla revivir; también podemos ejercer esta fidelidad respondiendo a una llamada, proponiéndonos como ejemplo o buscando dar a nuestra vida personal una forma que responda a criterios de gloria, de belleza, de nobleza o de perfección.

También hay diferencias posibles en las formas de la elaboración, del trabajo ético que realizamos en nosotros mismos y no sólo para que nuestro comportamiento sea conforme a una regla dada sino para intentar transformarnos nosotros mismos en sujeto moral de nuestra conducta. Así, la austeridad sexual puede practicarse a través de un largo trabajo de aprendizaje, de memorización, de asimilación de un conjunto sistemático de preceptos y a través de un control regular de la conducta destinado a medir la exactitud con la que aplicamos las reglas; podemos practicarla en la forma de una renuncia súbita, global y definitiva a los placeres; podemos practicarla también en forma de un combate permanente cuyas peripecias—incluso en las derrotas pasajeras—pueden tener su sentido y su valor; puede ejercerse también a través de un desciframiento tan cuidadoso, permanente y detallado como sea posible de los movimientos del deseo, en todas las formas, incluso las más oscuras, bajo las cuales se oculta.

Finalmente, otras diferencias conciernen a lo que podríamos llamar la teleología del sujeto moral; ya que una acción no sólo es moral en sí misma y en su singularidad, también lo es por su inserción y por el lugar que ocupa en el conjunto de una conducta; es un elemento y un aspecto de esta conducta y señala una etapa en su duración, un progreso eventual en su continuidad. Una acción moral tiende a su propio cumplimiento; pero además intenta, por medio de éste, la constitución de una conducta moral que lleve al individuo no sólo a acciones siempre conformes con ciertos valores y reglas, sino también con un determinado modo de ser, característico del sujeto moral. Y sobre este punto es posible que haya muchas diferencias: la fidelidad conyugal puede depender de una conducta moral que tiende hacia un dominio de si cada vez más integro; puede tratarse de una conducta moral que manifiesta un desapego súbito y radical respecto del mundo; puede tender a una tranquilidad perfecta del alma, a una insensibilidad total hacia las agitaciones de las pasiones o a una purificación que asegura la salvación después de la muerte y la inmortalidad biena venturada.

En suma, para que se califique de « moral» una acción no debe reducirse a un acto o a una serie de actos conformes a una regla, una lev y un valor. Es cierto que toda acción moral implica una relación con la realidad en la que ella se lleva a cabo, y una relación con el código al que se refiere, pero también implica una determinada relación con uno mismo: ésta no es simplemente « conciencia de sí», sino constitución de sí como « sui eto moral», en la que el individuo circunscribe la parte de sí mismo que constituye el objeto de esta práctica moral, define su posición en relación con el precepto que sigue, se fija un determinado modo de ser que valdrá como cumplimiento moral de sí mismo. v para ello actúa sobre sí mismo, busca conocerse, se controla, se prueba, se perfecciona, se transforma. No hay acción moral particular que no se refiera a la unidad de una conducta moral: ni conducta moral que no reclame la constitución de sí misma como sujeto moral, ni constitución del sujeto moral sin « modos de subjetivación» y sin una « ascética» o « prácticas de sí» que los apoyen. La acción moral es indisociable de estas formas de actividad sobre sí que no son menos diferentes de una a otra moral que el sistema de valores, de reglas y de interdicciones.

Estas distinciones producen determinados efectos teóricos. También tienen

consecuencias para el análisis histórico. Quien quiera hacer la historia de una « moral» debe tener en cuenta las diferentes realidades que oculta esta palabra. Historia de las « moralidades» : aquella que estudia en qué medida las acciones de tales o cuales individuos o grupos se conforman o no con las reglas y con los valores que han sido propuestos por diferentes instancias. Historia de los « códigos» : la que analiza los diferentes sistemas de reglas y valores que están en juego en una sociedad o en un grupo dados, las instancias o aparatos de constricción que les dan valor y las formas que adoptan su multiplicidad, sus divergencias o sus contradicciones. Historia, en fin, de la manera en que los individuos son llamados a constituirse como sujetos de conducta moral: esta historia será la de los modelos propuestos por la instauración y el desenvolvimiento de las relaciones consigo mismo, por la reflexión sobre sí mismo, el conocimiento, el examen, el desciframiento de sí por sí mismo, las transformaciones que uno trata de operar sobre uno mismo. Tal es lo que podríamos llamar una historia de la « ética» y de la « ascética», entendida como historia de las formas de la subjetivación moral y de las prácticas de sí que están destinadas a asegurarla.

Si en efecto es verdad que toda « moral» en sentido amplio implica los dos aspectos que acabo de señalar, el de los códigos de comportamiento y el de las formas de subjetivación; si es cierto que nunca pueden disociarse del todo, sino que sucede que ambos se desarrollan con relativa autonomía, hay que admitir también que, en algunas morales, el acento cae especialmente en el código, su sistematicidad, su riqueza, su capacidad de ajuste ante todos los casos posibles v de cubrir todos los dominios del comportamiento; en estas morales, lo importante debe buscarse del lado de las instancias de autoridad que exaltan este código, que imponen su aprendizaje v observancia, que sancionan las infracciones: en estas condiciones, la subjetivación se hace, en lo esencial, en una forma casi jurídica. donde el sujeto moral se relaciona con una ley, o con un conjunto de leyes, a las que debe someterse bajo la pena de faltas que lo exponen a un castigo. Sería del todo inexacto reducir la moral cristiana -sin duda deberíamos decir « las morales cristianas» — a un modelo semejante, pero quizá no sea errado pensar que la organización del sistema penitenciario de principios del siglo XIII y su desarrollo hasta las vísperas de la Reforma provocaron una « juridización» muy fuerte -una « codificación» muy fuerte en sentido estricto- de la experiencia moral: contra ella se levantaron muchos movimientos espirituales y ascéticos que se desarrollaron antes de la Reforma

En contrapartida, se pueden concebir morales en las que el elemento fuerte y dinámico debe buscarse del lado de las formas de subjetivación y de las prácticas de sí. En este caso, el sistema de códigos y de reglas de comportamiento puede ser bastante rudimentario. Su exacta observancia puede ser relativamente inesencial, por lo menos si se la compara con la que se le exige

al individuo para que, en la relación que tiene consigo mismo, en sus diferentes acciones, pensamientos o sentimientos, se constituya como sujeto moral; el acento cae entonces sobre las formas de relacionarse consigo mismo, sobre los procedimientos y las técnicas mediante las cuales se las elabora, sobre los ejercicios mediante los cuales uno se da a sí mismo como objeto de conocimiento y sobre las prácticas que permiten transformar su propio modo de ser. Estas morales « orientadas hacia la ética» (y que no coinciden forzosamente con las morales de lo que se ha dado en llamar la renuncia ascética) han sido muy importantes en el cristianismo al lado de las morales « orientadas hacia el código» : entre ellas a veces hubo yuxtaposiciones, a veces rivalidades y conflictos, a veces acuerdo.

Ahora bien, parecería, por lo menos al primer golpe de vista, que las reflexiones morales en la Antigüedad griega o grecorromana se orientaron mucho más hacia las prácticas de sí y la cuestión de la askesis que hacia las codificaciones de conductas y la definición estricta de lo permitido y lo prohibido. Si hacemos excepción de La República y de las Leyes, encontraremos muy pocas referencias al principio de un código que definiera detalladamente la conducta a observar, la necesidad de una instancia encargada de vigilar su aplicación, la posibilidad de castigos que sancionaran las infracciones cometidas. Aun cuando la necesidad de respetar la ley y las costumbres -las nomoi- se destacan con frecuencia, lo importante está menos en el contenido de la ley, y en sus condiciones de aplicación, que en la actitud que obliga a respetarlas. El acento se coloca sobre la relación consigo mismo que permite no dejarse llevar por los apetitos y los placeres, conservar respecto de ellos dominio y superioridad. mantener los sentidos en un estado de tranquilidad, permanecer libre de toda esclavitud interior respecto de las pasiones y alcanzar un modo de ser que puede definirse por el pleno disfrute de sí mismo o la perfecta soberanía de sí sobre sí mismo

De ahí la elección de método que he hecho a lo largo de este estudio sobre las morales sexuales de la Antigüedad pagana y cristiana: conservar en su espíritu la distinción entre los elementos de código de una moral y los elementos de ascesis; no olvidar su coexistencia ni sus relaciones ni su relativa autonomía ni sus posibles diferencias de énfasis; tener en cuenta todo lo que parezca indicar el privilegio, en estas morales, de las prácticas de si, el interés que podía prestárseles, el esfuerzo hecho para desarrollarlas, perfeccionarlas y enseñarlas, el debate que se planteara acerca de ellas. Aunque llegáramos a transformar así la cuestión con tanta frecuencia planteada acerca de la continuidad (o de la ruptura) entre las morales filosóficas de la Antigüedad y la moral cristiana; en lugar de preguntarnos cuáles son los elementos de código que el cristianismo pudo tomar del pensamiento antiguo y cuáles son los que ha sumado por propia iniciativa, para definir lo que está permitido y lo que está prohibido en el orden de una

sexualidad considerada constante, convendría preguntarse cómo, bajo la continuidad, la transferencia o la modificación de los códigos, las formas de la relación consigo mismo (y las prácticas de sí que se le vinculan) han sido definidas, modificadas, reelaboradas y diversificadas.

No estamos diciendo que los códigos carezcan de importancia ni que permanezcan constantes. Pero podemos observar que finalmente dan vueltas alrededor de algunos principios bastante sencillos y bastante poco numerosos: quizá los hombres no inventan mucho más en el orden de las prohibiciones que en el de los placeres. Su permanencia es igualmente bastante amplia: la proliferación sensible de las codificaciones (que conciernen a los lugares, los compañeros, los gestos permitidos o prohibidos) se producirá bien entrado el cristianismo. En cambio, parece —en todo caso es la hipótesis que quisiera explorar aquí— que hay todo un campo de historicidad compleja y rica en la manera como se conmina al individuo a reconocerse como sujeto moral de la conducta sexual. Se trataría de ver cómo, del pensamiento griego clásico a la constitución de la doctrina y de la pastoral cristiana de la carne, esta subjetivación se definió y se transformó.

En este volumen querría señalar algunos rasgos generales que caracterizan la forma en que el pensamiento griego clásico reflexionó sobre el comportamiento sexual como ámbito de apreciación y de elección morales. Partiré de la noción entonces frecuente de « uso de los placeres» — chrēsis aphrodisión— para descubrir los modos de subjetivación a los que se refiere: sustancia ética, tipos de sujeción, formas de elaboración de sí y de teleología moral. Pues al partir cada vez de una práctica que tenía su existencia en la cultura griega, así como su estatuto y sus reglas (la práctica del régimen de salud, la de la economía doméstica, la del cortejo amoroso), estudiaré la forma en que el pensamiento médico y filosófico elaboró este « uso de los placeres» y formuló algunos temas de austeridad que se volverán recurrentes en cuatro grandes ejes de la experiencia: la relación con el cuerpo, la relación con la esposa, la relación con los varones jóvenes y la relación con la verdad.

## CAPÍTULO I LA PROBLEMATIZACIÓN MORAL DE LOS PLACERES

Pasaríamos muchos trabajos para encontrar entre los griegos (como entre los latinos) una noción parecida a la de « sexualidad» y a la de « carne». Quiero decir: una noción que se refiera a una entidad única y que permitar reagrupar — por ser de la misma naturaleza, por derivar de un mismo origen o porque juegan con el mismo tipo de causalidad — fenómenos diversos y aparentemente alejados unos de otros: comportamientos y también sensaciones, imágenes, deseos, instintos, pasiones.

Desde luego, los griegos disponían de toda una serie de palabras para designar distintos gestos o actos a los que llamamos « sexuales». Disponían de un vocabulario para designar prácticas precisas; tenían términos más vagos que se referían de manera general a lo que llamamos «relación», «vínculo» o « unión» sexual: así sy nousia, homilia, plésiasmos, mixis, ocheia, Pero la categoría de conjunto bajo la cual estos gestos, actos y prácticas se subsumían es mucho más difícil de captar. Los griegos utilizaban con toda naturalidad un adjetivo sustantivado: ta aphrodisia.[2] que los latinos traducían poco más o menos por venerea. « Cosas» o « placeres del amor», « relaciones sexuales», « actos de la carne» . « voluptuosidades» . serían algunos términos equivalentes que podríamos dar. Pero la diferencia de los conjuntos denotativos hace dificultosa la traducción exacta del término. Nuestra idea de « sexualidad» no cubre simplemente un dominio mucho más amplio: contempla una realidad de otro tipo; tiene, en nuestra moral y nuestro saber, muchas otras funciones. Por contra ni siquiera poseemos, por nuestra parte, una noción que opere un corte y reúna un conjunto análogo al de las aphrodisia. Quizá se me perdone si, más de una vez, dejo el término griego en su forma original.

No pretendo en este capítulo dar una explicación exhaustiva, ni siquiera un resumen sistemático de las diferentes doctrinas, filosóficas o médicas que pudieron hacer referencia, del siglo V a principios del siglo III, al placer en

general y a los placeres sexuales en particular. Previo al estudio de los cuatro tipos principales de estilización de la conducta sexual que fueron desarrollados en la Dietética, con el tema del cuerpo, en la Económica, con el tema del matrimonio, en la Erótica, con el tema de los muchachos, y en la Filosofía, a propósito de la verdad, mi intención es sólo rescatar algunos rasgos generales que les sirvieron de marco, puesto que eran comunes a las distintas reflexiones. acerca de las aphrodisia. Podemos admitir la tesis corriente de que los griegos de esta época aceptaban mucho más fácilmente que los cristianos de la Edad Media o los europeos del período moderno ciertos comportamientos sexuales; podemos admitir también que las faltas y desarreglos en este dominio suscitaban entonces menos escándalo y exponían a menos disgustos, tanto más cuanto que ninguna institución -pastoral o médica- pretendía determinar lo que, en este orden de cosas, estaba permitido o prohibido, o era normal o anormal; podemos admitir igualmente que los griegos atribuían a todas estas cuestiones mucha menos importancia que nosotros. Pero, una vez admitido o supuesto todo ello, queda un punto irreductible: existió no obstante una preocupación al respecto: hubo pensadores, moralistas, filósofos, médicos que determinaban que lo que las leves de la ciudad prescribían o prohibían, lo que la costumbre general toleraba o rechazaba no podía reglamentar suficientemente v como era debido a la conducta sexual de un hombre preocupado por sí mismo; reconocían, en la forma de tomar este género de placer, un problema moral.

En estas pocas páginas, lo que me gustaría determinar es precisamente los aspectos generales por los cuales sintieron preocupación, la forma general de la interrogación moral que se plantearon a propósito de las aphrodisia. Y, para ello, recurriré a textos muy dispares -esencialmente los de Jenofonte. Platón y Aristóteles- e intentaré, no restituir el « contexto doctrinal» que puede dar a cada quien su sentido particular y su valor diferencial, sino el «campo de problematización» que les es común y que los hizo posibles a unos y a otros. Se tratará de hacer aparecer, en sus caracteres generales, la constitución de las aphrodisia como dominio de preocupación moral. Contemplaré cuatro nociones que encontramos con frecuencia en la reflexión sobre la moral sexual: la noción de aphrodisia, a través de la cual podemos captar lo que, en el comportamiento sexual, era reconocido como « sustancia ética» ; la del « uso» de chrēsis, que permite captar el tipo de sujeción al que la práctica de estos placeres debería someterse para ser valorada moralmente: la noción de enkrateia, de dominio que define la actitud necesaria ante uno mismo para constituirse como sui eto moral: finalmente la de « templanza», de « sabiduría», de sophrosyné que caracteriza al sujeto moral en su realización. Así podremos cernir lo que estructura la experiencia moral de los placeres sexuales -su ontología, su deontología, su ascética v su teleología.

#### 1 APHRODISIA

La Suda propone esta definición que repetirá Hesiquio: las aphrodisia son « las obras», « los actos de Afrodita» —erga Aphroditēs. En este género de obras, sin duda, no hay que atenerse a un esfuerzo de conceptualización demasiado riguroso. Pero es un hecho que los griegos ni en su pensamiento teórico ni en su reflexión práctica alcanzaron a dar testimonio de una preocupación apremiante por delimitar lo que entendían por aphrodisia --trátese de fijar la naturaleza de la cosa designada, de delimitar la extensión de su dominio o de establecer el catálogo de sus elementos. En todo caso, nada que se parezca a esas largas listas de actos posibles tales como los que podíamos encontrar entre los penitenciales. entre los manuales de confesión o en las obras de psicopatología; ningún cuadro que sirva para definir lo legítimo, lo permitido o lo normal o para describir la vasta familia de los gestos prohibidos. Nada tampoco que se parezca a la preocupación —tan característica de la cuestión de la carne o de la sexualidad por revelar bajo lo inofensivo y lo inocente la presencia insidiosa de un poder cuy os límites son inciertos y múltiples sus máscaras. Ni clasificación ni desciframiento. Se fijará con cuidado la edad mejor para casarse y tener hijos, y en qué momento deben practicarse las relaciones sexuales; nunca se dirá, como haría un director cristiano, qué gesto hacer o evitar, cuáles son las caricias preliminares permitidas, qué posición tomar o en qué condiciones puede interrumpirse el acto. A todos aquellos que no estaban provistos de una buena armadura. Sócrates recomendaba huir de la vista de un bello muchacho, o incluso exiliarse por un año. [3] y el Fedro evocaba la larga lucha contra el propio deseo, pero en ninguna parte se mencionan, como sucederá con la espiritualidad cristiana, las precauciones que es preciso tomar para impedir que el deseo se introduzca subrepticiamente en el alma o para desalojar de ella sus rasgos secretos. Quizá más raro aún: los médicos que proponen, con cierto detalle, los elementos del régimen de las aphrodisia permanecen más bien mudos acerca de las formas que pueden tomar los propios actos: dicen bien poco -fuera de algunas referencias a la posición « natural» — acerca de lo que es conforme o contrario a la voluntad de la naturaleza.

¿Pudor? Quizá: pues podemos atribuir a los griegos una gran libertad de costumbres; la representación de los actos sexuales que sugieren en las obras escritas —y aun en la literatura erótica— parece marcada por una reserva considerable: [4] y esto a diferencia de los espectáculos que se presentaban o de las representaciones iconográficas que han podido hallarse. [5] En todo caso, sentimos que Jenofonte, Aristóteles y más tarde Plutarco habrían encontrado poco decente dispensar, acerca de las relaciones sexuales con la esposa legítima,

los consejos suspicaces y atentos que los autores cristianos prodigaron a propósito de los placeres conyugales; no estaban listos, como más tarde los directores espirituales, para reglamentar el juego de las demandas y los rechazos, de las primeras caricias, de las modalidades de la unión, de los placeres que se experimentan y de la conclusión que conviene darles.

Pero existe, para aquello que podríamos percibir retrospectivamente como «reticencia» o «reserva», una razón positiva. Y es que la forma en que se contemplaba las aphrodisia, el género de pregunta que se les planteaba, estaba orientada de muy distinto modo que hacia la búsqueda de su naturaleza profunda, de sus formas canónicas o de su potencia secreta.

1. Las aphrodisia son actos, gestos, contactos, que buscan cierta forma de placer. Cuando san Agustín traerá a cuento en sus Confesiones los recuerdos de sus amigos de juventud, la intensidad de sus afectos, el placer de los días pasados juntos, las conversaciones, los fervores y las risas, se preguntará si todo ello no revela, bajo una apariencia inocente, la carne y esa « liga» que nos une a ella. [6] Pero cuando Aristóteles en la Ética nicomaguea [7] se interroga para saber cuáles son precisamente aquellos que merecen ser llamados « intemperantes» . su definición es cuidadosamente restrictiva:, sólo los placeres del cuerpo revelan la intemperancia, la akolasia, y, entre aquéllos, hay que excluir los de la vista, los del oído v los del olfato. No es intemperante « encontrar placer» (chairein) en los colores, en los gestos, en los dibujos, no más que en el teatro o en la música; sin intemperancia podemos encantarnos con el perfume de las frutas, de las rosas y del incienso, y como dice la Ética eudemiana, [8] al que absorba tan intensamente la contemplación de una estatua o la audición de un canto que pierda el apetito o el gusto de practicar el amor, a éste no habría que reprocharle más intemperancia que a aquel que se deja seducir por las sirenas. Pues no hay placer susceptible de akolasia si no hay tacto y contacto: contacto con la boca, la lengua y la garganta (para los placeres de la comida y de la bebida), contacto con otras partes del cuerpo (para el placer del sexo). Y aun Aristóteles observa que sería injusto tachar de intemperancia a ciertos placeres que se experimentan a través de la superficie del cuerpo -como los placeres nobles que ocasionan en el gimnasio los masajes y el calor: « pues al intemperante no le interesa el contacto extendido por todo el cuerpo, sino el que está vinculado tan sólo a ciertas nartes» [9]

Uno de los rasgos característicos de la experiencia cristiana de la «carne», además de la de la «sexualidad», será que el sujeto sea aquí llamado a sospechar con frecuencia y a reconocer desde lejos las manifestaciones de upoder inexorable, dócil y terrible que es tanto más necesario descifrar cuanto que es capaz de emboscarse bajo muchas otras formas que la de los actos sexuales.

No hay tal sospecha tras la experiencia de las aphrodisia. Cierto que, en la educación y en el ejercicio de la templanza, se recomienda desconfíar de los sonidos, de las imágenes, de los perfumes. Pero no es porque el apego que se les tiene no seria más que la forma enmascarada de un deseo cuya esencia proviene de ser sexual, sino porque hay música que por su esencia es capaz de ablandar el alma, porque hay espectáculos que son capaces de llegar al alma como una ponzoña y porque tal o cual perfume o imagen son de tal naturaleza que traen a la memoria el «recuerdo de la cosa deseada». [10] Y cuando den risa los filósofos que pretenden amar sólo las bellas almas de los muchachos, no se nos harán sospechosos por tener sentimientos perturbadores que quizá no son conscientes para ellos, sino sencilamente por esperar el encuentro con el amado para deslizar la mano bajo su túnica. [11]

¿Cuáles son la forma y la variedad de estos actos? La historia natural da su descripción, por lo menos cuando se trata de los animales: la cópula, señala Aristóteles, no es la misma para todos y no se realiza de la misma manera.[12] Y en la parte del libro VI de la Historia de los animales que está consagrada más precisamente a los vivíparos, describe las diferentes formas de cópula que pueden observarse: varían según la forma y el emplazamiento de los órganos, la posición de la pareia, la duración del acto: pero evoca también los tipos de comportamiento que señalan la estación de los amores: los jabalíes preparándose para la batalla, [13] los elefantes cuyo furor llega hasta a destruir la casa de su dueño o los caballos que reúnen a las yeguas trazando un gran círculo a su alrededor antes de arrojarse sobre sus rivales.[14] En lo que concierne al género humano, si la descripción de los órganos y de su función puede darse detalladamente, los comportamientos sexuales, con sus posibles variantes, apenas son evocados. Ello no quiere decir, no obstante, que en la medicina, en la filosofía o en la moral griegas hay a una zona de silencio rigurosa alrededor de la actividad sexual de los humanos. El hecho no es que se abstengan de hablar de estos actos placenteros: pero, cuando se preguntan sobre el tema, lo que cuestionan no es la forma que revisten sino la actividad que manifiestan. Su dinámica, mucho más que su morfología.

Esta dinámica queda definida por el movimiento que une a las aphrodisia, el placer que se les asocia y el deseo que suscitan. La atracción ejercida por el placer y la fuerza del deseo que lleva a él constituyen, con el acto mismo de las aphrodisia, una unidad sólida. Tal será por consiguiente uno de los rasgos fundamentales de la ética de la carne y del concepto de sexualidad: la disociación —aunque sea parcial— de este conjunto. Esta disociación se distinguirá, por un lado, por cierta « elisión» del placer (desvalorización moral por la prescripción dada en la pastoral cristiana a no buscar la voluptuosidad

como fin de la práctica sexual: desvalorización teórica que se traduce en la extrema dificultad de dar su lugar al placer en la concepción de la sexualidad): igualmente, se distinguirá por una problematización cada vez más intensa del deseo (en el que se verá la señal original de la naturaleza caída en pecado o la estructura propia del ser humano). Al contrario, en la experiencia de las aphrodisia, acto, deseo y placer forman un conjunto cuyos elementos, desde luego, pueden distinguirse, pero están fuertemente ligados unos a otros, Precisamente este vínculo apretado es el que constituye uno de los caracteres esenciales de esta forma de actividad. La naturaleza ha querido (por razones que ya se verán) que el cumplimiento del acto esté asociado con un placer, y este placer es el que suscita la epithymia, el deseo, movimiento dirigido por naturaleza hacia lo que « da placer», en función del principio que recuerda Aristóteles: « el objeto del deseo es lo agradable» (hēgar epithymia tou hēdeos estin).[15] Cierto que -Platón vuelve a ello con frecuencia- no podría haber deseo sin privación. sin carencia de la cosa deseada, v sin mezcla por consiguiente de cierto sufrimiento; pero el apetito, explica en el Filebo, sólo puede provocarse con la representación, la imagen o el recuerdo de lo que da placer; de ahí concluve que no podría haber deseo más que en el alma, va que si el cuerpo es alcanzado por la carencia, es el alma y sólo el alma la que puede por el recuerdo hacer presente lo que se desea y así suscitar la epithy mia. [16] Lo cual parece constituir para los griegos, dentro del orden de la conducta sexual, el objeto de la reflexión moral, y no exactamente el propio acto (contemplado en sus distintas modalidades) o el deseo (considerado según su origen o su dirección) o incluso el placer (medido según los distintos objetos o prácticas que pueden provocarlo); se trata más bien de la dinámica que los une a los tres de manera circular (el deseo que lleva al acto, el acto que está ligado al placer y el placer que suscita el deseo). La cuestión ética que se plantea no es: ¿qué deseos, qué actos, qué placeres?, sino: ¿con qué fuerza nos dejamos llevar « por los placeres y los deseos» ? La ontología a la que se refiere esta ética del comportamiento sexual. por lo menos en su forma general, no es una ontología de la carencia y del deseo: no es la de una naturaleza que fija la norma de los actos, es la de una fuerza que asocia entre sí actos, placeres y deseos. Esta relación dinámica es la que constituye lo que podríamos llamar el grano de la experiencia ética de las anhrodisia [17]

Esta dinámica llega a analizarse según dos grandes variables. Una de ellas es cuantitativa; concierne al grado de actividad que expresan el número y la frecuencia de los actos. Lo que distingue a unos hombres de otros, tanto dentro de la medicina como dentro de la moral, no es tanto el tipo de objetos hacia los que se orientan ni el modo de práctica sexual que prefieren; es, ante todo, la intensidad de dicha práctica. La separación está entre el menos y el más:

moderación o incontinencia. Es bien raro, cuando se dibuia el retrato de un personaje, que se haga valer su preferencia por tal o cual forma de placer sexual. [18] al contrario, siempre es importante para su caracterización moral indicar si, en su práctica con las mujeres o los muchachos, ha sabido dar pruebas de mesura, como Agesilao, quien llevaba la templanza al grado de rechazar el beso del joven al que amaba. [19] o si se abandonaba como Alcibiades o como Arcesilao al apetito de los placeres que pueden tomarse de uno y otro sexo.[20] A este respecto podemos recoger el célebre pasaje del libro primero de las Leves: cierto que Platón opone en él muy claramente la relación « conforme a natura» que une al hombre y a la mujer para los fines de la generación y la relación « contra natura» de varón con varón y hembra con hembra. [21] Pero esta oposición, por marcada que sea en términos de la naturaleza, la relaciona Platón con la distinción más fundamental entre continencia e incontinencia: las prácticas que contravienen la naturaleza y el principio de la procreación no se explican como efecto de una naturaleza anormal o de una forma particular de deseo; no son más que la continuación de la desmesura: en su origen está « la intemperancia en el placer» (akrateia hēdonēs).[22] Y cuando, en el Timeo, Platón expone que la lujuria debe tomarse como efecto de una enfermedad del cuerpo y no de una mala voluntad del alma, enfermedad descrita como una gran patología del exceso: la esperma, en lugar de seguir encerrada en la médula y en su armadura ósea, se habría desbordado y puesto a fluir por todo el cuerpo; éste se habría vuelto semejante a un árbol cuya potencia vegetal sobrepasaría toda medida: así el individuo, durante gran parte de su existencia, se vería enloquecido por el « exceso de placeres y de dolores» [23] Oue la inmoralidad de los placeres del sexo sea siempre del orden de la exageración, de la demasía y del exceso es una idea que volvemos a encontrar en el libro tercero de la Ética nicomaquea: Por lo que hace a los deseos naturales que nos son comunes, las únicas faltas que podemos cometer, explica Aristóteles son del orden de la cantidad: elevan el « exceso» (to pleion); cuando el deseo natural consiste tan sólo en satisfacer la necesidad. « comer v beber lo que uno va encontrando al azar hasta estar literalmente sobrepasar por exceso (tōi plēthei) las necesidades naturales». Cierto que Aristóteles da su lugar también a los placeres particulares de los individuos; puede suceder que se cometan diferentes tipos de faltas, ya sea que « encuentre placer en cosas que no debe desear», porque se « entrega más de lo corriente» o porque « no goza su placer del modo debido». Pero, añade Aristóteles, « los intemperantes se exceder, (hyperballousi) de todas estas formas a la vez: se complacen, en efecto, en ciertas cosas ilícitas (realmente detestables) v. si es bueno gozar de algunas de ellas, lo hacen más de lo que conviene v más de lo que hace la mayoría». Lo que constituye la intemperancia es el exceso en

ese dominio « y es una cosa reprobable» [24] Parecería más bien que la primera linea de partida que señalaría en el dominio del comportamiento sexual la apreciación moral no sería trazada a partir de la naturaleza del acto, con todas sus posibles variantes, sino a partir de la actividad y de sus gradaciones cuantifativas

La práctica de los placeres recoge también otra variable a la que podríamos llamar de « función» o de « polaridad». Al término aphrodisia corresponde el verbo aphrodisiazein: se refiere a la actividad sexual en general: así se habla del momento en que los animales llegan a la edad en que son capaces de aphrodisiazein;[25] nombra también el cumplimiento de un acto sexual cualquiera: así Antístenes evoca en Jenofonte la necesidad que a veces tiene de anhrodisiazein.[26] Pero el verbo puede también usarse en su valor activo; en este caso, se relaciona de manera particular con el papel llamado « masculino» de la relación sexual v con la función « activa» definida por la penetración. Y a la inversa, puede emplearse en su forma pasiva; entonces designa la otra función de la unión sexual: el papel « pasivo» del compañero-objeto. Esta función es la que la naturaleza reservó a las mujeres -Aristóteles habla de la edad en que las muchachas son susceptibles de aphrodisiasthēnai-:[27] es la que puede imponerse mediante la violencia a alguien que se encuentra reducido a ser objeto del placer de otro; [28] es también la función aceptada por el muchacho o por el hombre que se deja penetrar por su compañero —el autor de Problemas se pregunta también cuál es la razón por la que algunos hombres sienten placer por la aphrodisiazeisthai.[29]

Sin duda tenemos razón cuando decimos que en el vocabulario griego no hay nombre que reagrupe en una noción común lo que pueda tener de específico en la sexualidad masculina y en la sexualidad femenina. [30] Pero hay que destacar que, en la práctica de los placeres sexuales, se distinguen claramente dos papeles y dos polos, como puede distinguírselos también en la función generadora; se trata de dos valores de posición: la del sujeto y la del objeto, la del agente y la del paciente; como lo dice Aristóteles, « la hembra en tanto hembra es un elemento pasivo y el macho en tanto macho un elemento activo». [31] Aun cuando la experiencia de la «carne» sea considerada como una experiencia común a hombres y mujeres, pero sin que tenga para ellas la misma forma que para ellos, aun cuando la «sexualidad» se vea marcada por la gran cesura entre sexualidad masculina y femenina, se considerará a las aphrodisia como una actividad que implica dos actores, cada uno con su papel y su función—el que ejerce la actividad y aquel sobre quien ésta se ejerce.

Desde este punto de vista, y dentro de esta ética (de la que siempre hay que

recordar que es una moral de hombres, hecha para y por los hombres), puede decirse que la línea divisoria pasa sobre todo entre los hombres y las mujeres por la misma razón de la gran diferenciación que existe entre el mundo de los hombres y el de las mujeres en tantas sociedades antiguas. Pero aun más generalmente, pasa más bien entre lo que podríamos llamar los « actores activos» de la escena de los placeres y los « actores pasivos» : por un lado los que son sujetos de la actividad sexual (v que tienen cierta dificultad en lograr ejercerla de manera mesurada y oportuna) y por el otro aquellos que son compañeros-objetos, los comparsas sobre y con quienes se ejerce. Por supuesto, los primeros son los hombres, pero más precisamente son los hombres adultos y libres: los segundos, desde luego, comprenden a las mujeres, pero ellas sólo figuran como uno de los elementos de un conjunto más amplio al que se hace referencia a veces con la designación de los objetos de placer posibles: « las mujeres, los muchachos, los esclavos». En el texto conocido como juramento de Hipócrates, el médico se compromete a abstenerse, en las casas a las que tenga entrada, de las erga aphrodisia, con cualquier persona, mujer, hombre libre o esclavo.[32] Mantenerse en su papel o abandonarlo, ser sujeto de la actividad o ser su objeto, pasarse del lado de quienes la sufren, cuando se es hombre, o quedarse del lado de quienes la ejercen, tal es la segunda gran variable, con aquella de la « cantidad de actividad» que da asidero a la apreciación moral. El exceso y la pasividad son, para un hombre, las dos formas mayores de la inmoralidad en la práctica de las aphrodisia.

2. Si la actividad sexual debe ser así objeto de diferenciación y de apreciación morales, la razón no es que el acto sexual sea en sí malo: tampoco porque cargue consigo la marca de una caída original. Aun cuando la forma actual de la relación sexual y del amor se relacione, como lo hace Aristófanes en el Banquete, con algún drama original -orgullo de los humanos y castigo de los dioses-, ni el acto ni el placer son considerados malos: al contrario, tienden a la restauración de lo que para el ser humano era el modo de ser más consumado. [33] De una manera general, la actividad sexual es percibido como natural (natural e indispensable) ya que por ella pueden reproducirse los seres vivos, la especie en su conjunto escapa a la muerte[34] y las ciudades, las familias, los nombres y los cultos pueden prolongarse más allá de los individuos condenados a desaparecer. Platón clasifica los deseos que nos conducen a las aphrodisia entre los que son más naturales y necesarios.[35] y, según Aristóteles, los placeres que aquéllas nos procuran tienen por causa cosas necesarias que interesan al cuerpo v a la vida corporal en general. [36] En suma, la actividad sexual, tan profundamente anclada en la naturaleza y de manera tan natural, no podría ser

considerada —nos lo recuerda Rufo de Éfeso— como mala [37] Aquí, entendámoslo la experiencia moral de las *aphrodisia* es radicalmente distinta de lo que será la de la carne.

Pero por natural v aun necesaria que pueda ser no por ello menos objeto de inquietud moral: requieren de unos límites que permitan fii ar hasta qué punto v en qué medida es conveniente practicarla. No obstante, si puede señalar el bien y el mal, no es a pesar de su naturalidad, o porque ésta hava sido alterada, sino en razón de la forma en que fue dispuesta por la naturaleza. En efecto, hay dos rasgos que marcan el placer al que está asociada. Primero su carácter inferior: pero sin olvidar que para Aristipo y para los cirenaicos, « los placeres no difieren entre sí» [38] se caracteriza en general al placer sexual no como portador del mal sino como siendo ontológica o cualitativamente inferior: puesto que es común a los animales y a los hombres (y así no constituye una señal específica de éstos); puesto que se mezcla con la privación y el sufrimiento (y en esto se opone a los placeres que pueden darnos la vista y el oído); puesto que depende del cuerpo y de sus necesidades y puesto que está destinado a restablecer al organismo a su estado anterior a la necesidad. [39] Pero, por otro lado, este placer condicionado, subordinado e inferior es un placer de una extrema vivacidad: como lo explica Platón, al principio de las Leyes, si la naturaleza ha hecho de modo que los hombres y las mujeres se atraigan entre sí, será con el fin de que la procreación sea posible y que esté asegurada la supervivencia de la especie. [40] Ahora bien, este objetivo es tan importante y es tan esencial que los hombres se den una descendencia que la naturaleza añadió al acto de la procreación un placer extremadamente intenso: tal como la necesidad de alimentarse y de asegurar así la supervivencia individual se le recuerda al animal por el placer natural ligado a la alimentación y a la bebida, igualmente la necesidad engendrar y de dejar tras sí una progenie propia le es recordada sin cesar por el placer y el deseo asociados a la unión de los sexos. Las Leyes evocan así la existencia de esos tres grandes apetitos fundamentales, que conciernen a la comida, la bebida y la generación: los tres son fuertes, imperiosos, ardientes, pero el tercero más que ninguno, aunque sea « el último en despuntar», es « el más vivo de nuestros amores» [41] A su interlocutor de La república, Sócrates le pregunta si conoce « placer may or y más agudo que el del amor sensual» [42]

Justamente esta agudeza natural del placer con la atracción que ejerce sobre el deseo es la que lleva a la actividad sexual a desbordar los limites que la naturaleza le fijó cuando hizo del placer de las aphrodisia un placer inferior, subordinado y condicionado. A causa de esta agudeza hemos sido llevados a invertir las jerarquias, a colocar esos apetitos y su satisfacción en la primera fila, a darles poder absoluto sobre el alma. También por causa suya hemos sido

llevados a ir más allá de la satisfacción de las necesidades y a seguir buscando el placer incluso después de la restauración del cuerpo. Tendencia a la revuelta y a la sublevación, tal es la virtualidad « estasiástica» del apetito sexual: tendencia al sobrepasamiento, al exceso, es su virtualidad « hiperbólica». [43] La naturaleza ha dado al ser humano esa fuerza necesaria y temible, siempre lista a desbordar el objetivo que se le fijó. Vemos por qué, en estas condiciones, la actividad sexual exige una discriminación moral de la que se ha visto que era mucho más dinámica que morfológica. Si es necesario, como dice Platón, imponerle los tres frenos más fuertes -el temor, la lev v el discurso verdadero-[44] si es necesario, según Aristóteles, que la facultad de desear obedezca a la razón como el niño a los mandatos del maestro, [45] si el propio Aristipo quería, sin dejar de « servirse» de los placeres, que se vigile para no dejarse llevar por ellos. [46] la razón no radica en que la actividad sexual sea un mal: tampoco es porque correría el riesgo de desviarse en relación con un modelo canónico: pero sí porque desencadena una fuerza, una energeia que por sí misma pasa al exceso. En la doctrina cristiana de la carne, la fuerza excesiva del placer encuentra su principio en la caída y la falta que señala desde entonces a la naturaleza humana. Para el pensamiento clásico griego, esta fuerza es por naturaleza virtualmente excesiva y la cuestión moral será la de saber cómo enfrentar esta fuerza, cómo dominarla v asegurar su conveniente economía.

Oue la actividad sexual aparezca bajo la especie de un juego de fuerzas establecidas por la naturaleza, pero susceptibles de abuso, la acerca a la alimentación y a los problemas morales que ésta pueda plantear. Esta asociación entre la moral del sexo y la de la mesa es un hecho constante en la cultura antigua. Podríamos encontrar mil ejemplos. Cuando, en el primer libro de los Recuerdos de Sócrates, quiere mostrar cómo éste era útil a sus discípulos, por su ejemplo y su conversación, Jenofonte expone los preceptos y la conducta de su maestro «sobre la bebida, la comida y los placeres del amor» [47] Los interlocutores de La república, cuando tratan de la educación de los guardianes, están de acuerdo en que la templanza, la sophrosyne, exige el triple dominio de los placeres del vino, del amor y de la mesa (potoi, alphrodisia. edōdai) [48] Igualmente Aristóteles: en la Ética nicomaguea, los tres ejemplos que da de « placeres comunes» son los de la alimentación, la bebida y, para los jóvenes y los hombres en la plenitud de la edad, el « placer del sexo» [49] reconoce el mismo tipo de peligro en estas tres formas de placer: el del exceso que va más allá de la necesidad: les encuentra incluso un principio fisiológico común cuando ve en unos v otros placeres de contacto v de tacto (alimento v bebida no suscitan según él el placer que les es propio más que al entrar en contacto con la lengua y

sobre todo la garganta). [50] El médico Eriximaco, cuando toma la palabra en el Banquete, reivindica para su arte la capacidad de dar consejos sobre la forma en que hay que usar de los placeres de la mesa y de la cama; según él, son los médicos los que deben decir, a propósito de la buena comida, cómo obtene placer de ella sin ponerse enfermos; también ellos deben prescribir, a quienes practican el amor físico —« el pandemio» —, cómo pueden encontrar su goce sin que resulte de ello ningún desorden. [51]

Sería sin duda interesante seguir la larga historia de las relaciones entre moral alimentaría y moral sexual a través de las doctrinas, pero también a través de los ritos religiosos o de las reglas dietéticas; habría que buscar cómo, a largo plazo, pudo producirse el desfase entre el juego de las prescripciones alimentarías y el de la moral sexual: la evolución de su importancia respectiva (con el momento sin duda bastante tardío en que el problema de la conducta sexual se volvió más inquietante que el de los comportamientos alimentarios) y la diferenciación progresiva de su estructura propia (el momento en que el deseo sexual fue interrogado en términos distintos que el apetito alimentario). En todo caso, en la reflexión le los griegos de la época clásica, parecería que la problematización moral de la alimentación, de la bebida y de la actividad sexual fue realizada de manera muy semejante. Los platillos, los vinos, las relaciones con mujeres y muchachos constituyen una materia ética análoga; ponen en juego fuerzas naturales pero que siempre tienden a ser excesivas: y unas y otras plantean la misma cuestión: ¿cómo se puede y cómo se debe « servirse» (chrēsthai) de esta dinámica de los placeres, de los deseos y de los actos? Cuestión de buen uso. Como lo dice Aristóteles: « Todos los hombres, en efecto, gozan en algún modo de los maniares, los vinos y los placeres del sexo, pero no todos lo hacen de la manera debida (ouch' hōs dei).» [52]

#### 2 CHRĒSIS

¿Cómo tomar su placer « de la manera debida» ? ¿A qué principio remitirse para moderar, limitar, regular esta actividad? ¿Qué tipo de validez reconocer a estos principios que pueda justificar que haya de plegarse a ellos? O bien, en otros términos, ¿cuál es el modo de sujeción implicado en esta problematización moral de la conducta sexual?

La reflexión moral sobre las aphrodisia tiende mucho menos a establecer un código sistemático que fijara la forma canónica de los actos sexuales, trazara la frontera de las interdicciones y distribuyera las prácticas a uno y otro lado de una línea de división que a elaborar las condiciones y las modalidades de un « uso» : el estilo de lo que los griegos llamaron la chrēsis aphrodisión, el uso de los placeres. La expresión común chrēsis aphrodisión se relaciona, de una manera

general, con la actividad sexual (se habla pues de los momentos del año o de la edad de la vida en que es bueno chrēstai aphrodisiois). [53] Pero el término se relaciona igualmente con la forma en que el individuo dirige su actividad sexual. su forma de conducirse en este orden de cosas, el régimen que se permite o impone, las condiciones en las que efectúa los actos sexuales, la parte que representan en su vida. [54] No se trata de lo que está permitido o prohibido entre los deseos que se experimentan o los actos que se realizan, sino de prudencia, de reflexión, de cálculo en la forma en que se distribuy en y en que se controlan los actos. En el uso de los placeres, si bien es cierto que hay que respetar las leyes y costumbres del país, no ofender a los dioses y remitirse a lo que quiere la naturaleza, las reglas morales a las que uno se somete están muy lejos de lo que puede constituir una sujeción a un código bien definido. [55] Se trata mucho más de un ajuste que va variando y en el que deben tenerse en cuenta diferentes elementos: uno sería el de la necesidad y el de lo que se ha vuelto necesario según la naturaleza, el otro sería aquél, temporal y circunstancial, de la oportunidad, el tercero, el del estatuto del propio individuo. La chrēsis debe decidirse al tener en cuenta estas diferentes consideraciones. Puede reconocerse en la reflexión sobre el uso de los placeres la inquietud de una triple estrategia: la de la necesidad, la del momento y la del estatuto.

 La estrategia de la necesidad. Conocemos el gesto escandaloso de Diógenes: cuando tenía necesidad de satisfacer su apetito sexual, se consolaba a sí mismo. en la plaza pública. [56] Como muchas de las provocaciones cínicas, ésta tiene un doble sentido. La provocación, en efecto, remite al carácter público de la cosa lo cual en Grecia iba en contra de todos los usos: de buen grado se daba, como razón de no practicar el amor más que de noche, la necesidad de ocultarse a las miadas, y en la precaución de no dejarse ver en este género de relaciones, se veía el signo de que la práctica de las aphrodisia no era algo que honrara lo que había de más noble en el hombre. Es pues contra esta regla de no hacer público algo que Diógenes dirige su crítica « gestual» : Diógenes Laercio dice en efecto que tiene por costumbre « hacer en público todas sus cosas, las comidas y el amor» y que él razona así: «si no es malo comer, tampoco lo es comer en público». [57] Pero con esta comparación con la comida, el gesto de Diógenes adquiere también otro significado: la práctica de las aphrodisia, que no puede ser vergonzosa pues es natural, no es ni más ni menos que la satisfacción de una necesidad, v así como el cínico busca la comida que con may or sencillez pueda satisfacer a su estómago (incluso intentará comer carne cruda), así encuentra en la masturbación el medio más directo de apaciguar su apetito; incluso lamenta que no hubiera una posibilidad tan sencilla de dar satisfacción al hambre y a la

sed: « Pluguiera al cielo que fuera suficiente con frotarse el estómago para apaciguar el hambre.»

En esto. Diógenes no hacía más que llevar al límite uno de los grandes preceptos de la chrēsis aphrōdisión. Reducía al mínimo la conducta que Antístenes exponía va en el Banquete de Jenofonte: « ¿Me pide el cuerpo algo de Venus?, me contento con lo que se presentaré, y, por cierto, que aquellas a quienes me acerco me colman de caricias, porque ningún otro quiere acercarse a ellas. Y todas estas cosas me saben tan bien que, al hacerlas, no pidiera may or deleite: pidiéralo menor, que me parecen algunas de ellas más deleitosas de lo soportable.» [58] Este régimen de Antístenes no está muy alejado en su principio (aunque las consecuencias prácticas sean bien distintas) de muchos preceptos o ejemplos que Sócrates, según Jenofonte, daba a sus discípulos. Pues si recomendaba a quienes no estaban bien provistos contra los placeres del amor que huveran de la vista de los bellos muchachos, y aun que se exiliaran si era necesario, no prescribía, de todas maneras, una abstención total, definitiva e incondicional, « era, pues, de opinión en estas cosas de pasión sexual --por lo menos así presenta Jenofonte la lección socrática— que quienes no se sintieran fuertes contra ellas, se sirvieran de las mismas como de todo lo que el alma, a no ser por imperiosa necesidad del cuerpo, no admitiría; tal necesidad no ha de llegar, con todo, a dominarla». [59]

Pero en este uso de las aphrodisia regulado por la necesidad, el objetivo no es anular el placer: se trata al contrario de mantenerlo y de mantenerlo por la necesidad que suscita el deseo: sabemos bien que el placer se embota si no ofrece satisfacción a la agudeza de un deseo: « Mis amigos», dice la Virtud en el discurso de Pródico que relata Sócrates, « gozan con placer (hēdeia... apolausis), v sin trabajos (apragmon) comida v bebida porque aguardan el apetito para comer v beber.» [60] Y en una discusión con Eutidemo. Sócrates recuerda « el hambre, la sed, los deseos amorosos (aphrodision epithymia), el insomnio, cosas que sólo ellas nos hacen encontrar placenteros el comer, el beber, el amar, el reposar, el dormir, necesidades que, mediante la espera y la privación, hacen que el deseo se acreciente (hōs eni hēdista).» [61] Pero si, por el deseo, es necesario sostener la sensación de placer, a la inversa, no es necesario multiplicar los deseos recurriendo a placeres que no están en la naturaleza: es la fatiga, se dice todavía en el discurso de Pródico, y no la ociosidad sostenida la que habrá de proporcionar las ganas de dormir, y si pueden satisfacerse, cuando se manifiesten, los deseos sexuales, no hay que crear deseos que van más allá de las necesidades. La necesidad debe servir de principio rector en esta estrategia de la que vemos claramente que nunca puede tomar la forma de un código preciso o de una ley aplicable a todos de la misma forma en todas las circunstancias.

Permite un equilibrio en la dinámica del placer y del deseo: le impide « desbocarse» y caer en el exceso al fijarle como límite interno la satisfacción de una necesidad, y evita que esta fuerza natural se revuelva y usurpe un lugar que no es el suyo: pues no concede más que lo que, necesario al cuerpo, la naturaleza quiere, y nada más.

Esta estrategia permite conjurar la intemperancia, la que en suma es una conducta que no tiene su marca en la necesidad. Por ello puede tomar dos formas contra las cuales debe luchar el régimen moral de los placeres. Existe una intemperancia a la que se podría llamar de «plétora», de «relleno»:[62] acuerda al cuerpo todos los placeres posibles antes incluso de que hava experimentado la necesidad, no deiándolo que experimente « hambre, sed o deseos amorosos, o insomnios» y sofocando por ello mismo toda sensación de placer. Existe también una intemperancia a la que podría llamársela de « artificio» y que es consecuencia de la primera: consiste en buscar las voluptuosidades en la satisfacción de deseos extranaturales: « vas a la búsqueda de cocineros para poder comer sabrosamente: a fin de beber con deleite te procuras vinos caros, y durante el verano corres a todas partes en busca de nieve» : es aquella que para encontrar nuevos placeres en las aphrodisia se sirve « de hombres como si se tratara de muieres». [63] Concebida así, la templanza no puede tomar la forma de una obediencia a un sistema de leves o a un código de conductas: va no puede valer como un principio de anulación de los placeres: es un arte, una práctica de los placeres que es capaz, al « usar» de quienes se fundamentan en la necesidad, de limitarse a sí misma: « la templanza --dice Sócrates-, y ella sola, es capaz de hacernos soportar las privaciones, y es por esto mismo capaz de hacernos gozar, aun en memoria, de los placeres de que hemos hablado». [64] Y así los usaba Sócrates en la vida diaria, si hemos de creer a Jenofonte: « No comía sino lo que era menester para hacer de la comida deleite, e iba a comer en disposición tal que el hambre era para él el mejor de los condimentos. Toda bebida le resultaba agradable: pues no bebía sino en teniendo cod v [65]

2. Otra estrategia consiste en determinar el momento oportuno, el kairos. Tal es uno de los objetivos más importantes, y más delicados, en el arte de hacer uso de los placeres. Platón lo recuerda en las Leyes: feliz aquel (sea un particular o un estado) que, en este orden de cosas, sabe lo que debe hacerse, « cuando es debido y en tanto sea debido»; aquel al contrario que actúa « en la ignorancia» (anepistēmonōs) y « fuera de los momentos debidos» (ektos tōn kairōn), éste « tiene una vida muy diferente». [66]

Debemos conservar en mente que este tema del « cuando es debido» siempre ha ocupado para los griegos un lugar importante no sólo como problema

moral, sino también como cuestión de ciencia y de técnica. Estos conocimientos prácticos que son —según un acercamiento muy tradicional— la medicina, el gobierno, el pilotaje, implican así que no nos contentemos con conocer los principios generales sino que seamos capaces de determinar el momento en que es menester intervenir y la forma precisa de hacerlo en función de las circunstancias en su actualidad. Y justamente es uno de los aspectos esenciales de la virtud de prudencia dar la aptitud para llevar como es debido « la política del momento», en los diferentes campos —se trate de la ciudad o del individuo, de cuerpo del alma— en los que lo que importa es captar el kairos. En el uso de los placeres, también la moral es un arte del « momento».

Este momento puede estar determinado según muchas escalas. Existe la escala de la vida entera: los médicos creen que no es bueno comenzar muy ioven la práctica de estos placeres: estiman igualmente que puede ser nociva si se la prolonga hasta una edad muy avanzada: tiene su estación en la existencia: en general se la fija en un período que no sólo está caracterizado como aquel en que la procreación es posible, sino como aquel en el que la descendencia es sana, bien formada, de buena salud. [67] También está la escala del año, con las estaciones: los regimenes dietéticos, lo veremos más adelante, le dan una gran importancia a la correlación entre la actividad sexual y el cambio de equilibrio en el clima, entre el calor y el frío, la humedad y la sequedad. [68] También conviene escoger el momento del día: una de las Conversaciones de sobremesa de Plutarco habrá de tratar este problema, proponiendo una solución que parece haber sido tradicional; razones dietéticas, pero también argumentos de decencia y motivos religiosos recomiendan preferir la noche: pues es el momento más favorable para el cuerpo, el momento en que la sombra oculta las imágenes poco convenientes y el que permite intercalar el tiempo de la noche ante las prácticas religiosas de la mañana siguiente. [69] La elección del momento —del kairos habrá de depender igualmente de las demás actividades. Si Jenofonte puede citar como ejemplo de templanza a su Ciro, no es porque hubiera renunciado a los placeres, sino porque sabía distribuirlos como es debido a lo largo de su existencia, no dejándose apartar por ellos de sus ocupaciones y no autorizándolos más que después de un trabajo previo que abría el camino a abandonos honorables [70]

La importancia del « buen momento» en la ética sexual aparece bien claramente en un pasaje de los Recuerdos de Sócrates consagrado al incesto. Sócrates plantea sin equivoco que « la prohibición de la promiscuidad entre un padre y sus hijas, entre un hijo y su madre» constituye un precepto universal, establecido por los dioses: la prueba la ve en el hecho de que quienes lo transgreden reciben un castigo. Ahora bien, este castigo consiste en que, a pesar de las cualidades intrínsecas que puedan tener los padres incestuosos, su

descendencia es mal recibida. ¿Y por qué? Porque han desconocido el principio del « momento» y mezclado a destiempo la simiente de los genitores, de los que uno es forzosamente más viejo que el otro: se trata siempre de « procrear en malas condiciones», engendrar cuando no se está « en la flor de la edado [71] Jenofonte o Sócrates no dicen que el incesto sólo es condenable bajo la forma de ese « destiempo», pero es notable que el mal del incesto se manifieste de la misma manera y mediante los mismos efectos que el desconocimiento del tiempo.

3. El arte de usar del placer debe modularse también en consideración de quien lo usa y según el estatuto que le convenga. El autor del Eroticos (atribuido a Demóstenes) lo recuerda siguiendo al Banquete: todo espíritu sensato sabe que las relaciones amorosas de un muchacho no son « virtuosas o deshonestas de manera absoluta», sino que « difieren de todo a todo según cada interesado»; sería pues « poco razonable seguir la misma máxima en todos los casos». [72]

Sin duda es un rasgo común a muchas sociedades que las reglas de conducta sexual varíen según la edad, el sexo, la condición de los individuos, y que obligaciones e interdicciones no se impongan a todos de la misma manera. Pero. para mantenernos dentro del caso de la moral cristiana, esta especificación se hace en el marco de un sistema de conjunto que define según principios generales el valor del acto sexual e indica bajo qué condiciones podrá ser o no legítimo según que se esté casado o no, ligado o no por los votos, etc.; se trata de una universalidad modulada. Parecería que en la moral antigua, y salvo algunos preceptos que son válidos para todos, la moral sexual forme parte siempre del modo de vida, determinado éste a su vez por el estatuto que se ha recibido y las finalidades que uno ha escogido. Es el propio seudo-Demóstenes del Eroticos quien se dirige a Epícrates para « darle consei os propios para que a su conducta se la tenga en más alta estima»; no querría en efecto que el joven tome resoluciones acerca de sí mismo « que no estén conformes con las mejores opiniones»: y estos buenos conseios no tienen la función de recordar principios generales de conducta, sino de ensalzar la legítima diferencia de los criterios morales: « si alguien es de condición obscura y humilde, nosotros no lo criticamos, aun en el caso de una falta poco honorable» : al contrario, si, como el propio Epícrates, se « ha encumbrado a la notoriedad, el menor olvido sobre un punto que incide sobre el honor lo cubre de vergüenza». [73] Es un principio generalmente admitido que cuanto más a la vista se está, más autoridad se tiene o se quiere tener sobre los demás, más se busca hacer de la propia vida una obra refulgente cuya reputación irá lejos en el espacio y en el tiempo, más es necesario imponerse, por propia elección y voluntad, principios rigurosos de conducta sexual. Tal era el consejo dado por Simónides a Hierón a propósito de

« la comida, la bebida, el sueño y el amor» : estos « goces son comunes a todos los animales indistintamente», mientras que el amor del honor y de la alabanza es propio de los seres humanos, y es este amor el que permite sobrellevar tanto los peligros como las privaciones. [74] Y tal era también la forma en que se conducia Agesilao, siempre según Jenofonte, ante los placeres « por los que tantos hombres se dejan dominar»; estimaba en efecto que « un jefe debe distinguirse de los particulares, no por la molicie, sino por la resistencia». [75]

La templanza es representada con toda regularidad entre las cualidades que pertenecen -o por lo menos deberían pertenecer- no a cualquiera, sino en forma privilegiada a aquellos que tienen rango, posición y responsabilidad en la ciudad. Cuando el Sócrates de los Recuerdos hace a Critóbulo el retrato del hombre de bien del que hay que buscar la amistad, coloca la templanza en el cuadro de las cualidades que caracterizan a un hombre socialmente estimable: siempre listo para hacerle un servicio a un amigo, dispuesto a devolver los beneficios recibidos, servicial en los tratos. [76] A su discípulo Aristipo, que « llevaba el desarreglo hasta el exceso». Sócrates, siempre según Jenofonte, le muestra las ventajas de la templanza planteándole el problema: si hubiera de formar dos discípulos, uno que hubiera de llevar una vida cualquiera v el otro destinado a mandar, ¿a cuál de los dos enseñaría a ser « dueño de sus deseos amorosos», para que no le impidieran hacer lo que debería hacer<sup>9[77]</sup> Preferimos, dicen entonces los Recuerdos, tener esclavos que no sean intemperantes; con mayor razón, si queremos escoger un jefe, « ¿escogeríamos aquél al que sabríamos esclavo de su estómago, del vino, de los placeres del amor, de la molicie v del sueño?» [78] Cierto que Platón quiere dar al estado entero la virtud de la templanza, pero no entiende por ello que todos serán por lo general temperantes; la sophrosyne caracterizará al estado en el que quienes deben ser dirigidos obedecerán v donde quienes deben mandar mandarán efectivamente: se encontrará pues una multitud « de deseos, de placeres v de penas» por parte de los niños, de las mujeres, de los esclavos, al igual que por parte de una masa de gente sin valor, « pero los deseos simples y moderados que, sensibles al razonamiento, se dejan guiar por la inteligencia y la justa opinión». sólo se los encontrará « en un pequeño número de gente, aquellos que reúnen al natural más bueno la educación más bella». En el estado temperante, las pasiones de la multitud viciosa están dominadas por «las pasiones y la inteligencia de una minoría virtuosa» [79]

Nos encontrarnos ahí muy lejos de una forma de austeridad que buscaría sujetar a todos los individuos de la misma manera, tanto los más orgullosos como los más humildes, bajo una ley universal, en la que sólo la aplicación podría modularse por la puesta en juego de una casuística. Al contrario, todo aqui es

cuestión de ajuste, de circunstancias, de posición personal. Las pocas grandes leyes comunes — de la ciudad, de la religión o de la naturaleza— están presentes, pero como si dibujaran a lo lejos un círculo muy amplio, en cuyo interior el pensamiento práctico debe definir lo que hay que hacer. Y por ello, no tiene necesidad de algo así como un texto que hará ley, sino de una technē o de una «práctica», de una habilidad que, tomando en cuenta los principios generales, guiará la acción en su momento, según su contexto y en función de sus fines. No es pues universalizando la regla de su acción que, en esta forma de moral, el individuo se constituye como sujeto ético, bien al contrario, es mediante una actitud y una búsqueda que individualizan su acción, la modulan y pueden incluso darle un brillo singular por la estructura racional y pensada que le proporciona.

### 3 ENKRATEIA

Con frecuencia se opone la interioridad de la moral cristiana a la exterioridad de una moral pagana que no contempla los actos más que en su cumplimiento real, en su forma visible y manifiesta, en su adecuación a reglas y según el aspecto que puedan tomar en la opinión o el recuerdo que dejan tras si. Pero esta oposición tradicionalmente recibida corre el peligro de olvidar lo esencial. Lo que llamamos interioridad cristiana es un modo particular de relación con uno mismo, que a implica formas precisas de atención, de recelo, de desciframiento, de verbalización, de confesión, de autoacusación, de lucha contra las tentaciones, de renuncia, de lucha espiritual, etc. Y lo que se llama «exterioridad» de la moral antigua implica también el principio de un trabajo sobre uno mismo, pe ro de una forma muy distinta. La evolución que se producirá, por lo demás con mucha lentitud, entre paganismo y cristianismo no consistirá en una interiorización progresiva de la regla, del acto y de la falta; operará más bien una restructuración de las formas de relación con uno mismo y una transformación de las prácticas y técnicas sobre las que esta relación se apoya.

En la lengua clásica se utiliza un término para designar esta forma de relación con uno mismo, esta « actitud» necesaria a la moral de los placeres y que se manifiesta en el buen uso que de ella se hace: enkrateia. De hecho, la palabra fue por largo tiempo vecina de sōphrosynē: con frecuencia encontramos que se las usa juntas o alternadas, con acepciones muy cercanas. Jenofonte, para nombrar a la templanza —que forma parte con la piedad, la sabiduría, el valor y la justicia de las cinco virtudes que por lo común reconoce—, emplea tan pronto la palabra sōphrosynē como la palabra enkrateia. [80] Platón se refiere a esta proximidad blas dos palabras cuando Sócrates, interrogado por Calicles sobre qué es « mandarse a sí mismo (auton heauton archein)», responde: consiste en « ser prudente y dueño de sí mismo (sōphrona onta kai enkratē auton heautou), y

dominar sus pasiones y deseos (archein tōn hēdonōn kai epithymiōn)» [81] Y cuando, en La república, examina una a una las cuatro virtudes fundamentales — prudencia, valor, justicia y templanza (sōphrosynē)—, da de ésta una definición a través de la enkrateia: « La templanza (sōphrosynē) es una especie de orden y señorío (kosmos kai enkrateia) en los placeres y pasiones» [82]

No obstante, puede observarse que si los significados de estas dos palabras son muy cercanos, no llegan a ser sinónimos exactos. Cada una se refiere a un modo algo distinto de relación con uno mismo. La virtud de sophrosyne es más bien lo que se describe como un estado muy general que asegura que nos conduzcamos « como es debido ante los dioses y ante los hombres», es decir que seamos no sólo temperantes sino piadosos y justos y también valerosos. [83] Al contrario la enkrateia se caracteriza más bien por una forma activa de dominio de uno mismo, que permite resistir o luchar, y asegurar su dominio en el campo de los deseos y de los placeres. Según H. North. Aristóteles habría sido el primero en distinguir sistemáticamente entre la sophrosyne y la enkrateia. [84] En la Ética nicomaquea, la primera se caracteriza por el hecho de que el sujeto elige deliberadamente entre los principios de acción acordes con la razón, que es capaz de aplicarlas y de seguirlas, que así mantiene, en su conducta, el « justo medio» entre la insensibilidad v los excesos (justo medio que no es una equidistancia, va que de hecho la templanza está mucho más aleiada de éstos que de aquélla), v que goza con la moderación de que da pruebas; a la sophrosyne se le opone la intemperancia (akolasia) en la cual se siguen voluntariamente, y por elección deliberada, los malos principios, abandonándose a los deseos más débiles v gozando con esta mala conducta: el intemperante no puede curarse ni se arrepiente. La enkrateia, con su opuesto la akrasia, se sitúa en el eje de la lucha, de la resistencia y del combate: es moderación, tensión, « continencia» : la enkrateia domina los placeres y los deseos, pero necesita luchar para vencerlos. A diferencia del hombre «temperante», el «continente» experimenta otros placeres que no los conformes a la razón; pero no se deia arrastrar por ellos y su mérito será tanto más grande cuanto más fuertes sean estos deseos. En comparación, la akrasia no es, como la intemperancia, una elección deliberada de malos principios; más bien hay que compararla con esas ciudades que tienen buenas leves pero que no son capaces de aplicarlas: el incontinente se deia llevar a su pesar y a despecho de los principios razonables que le son propios, sea que no tenga la fuerza para ponerlos en obra, sea que no haya reflexionado suficientemente acerca de ello: esto mismo es lo que hace que el incontinente pueda curarse y conseguir el dominio de sí. [85] En este sentido, la enkrateia es la condición de la sophrosyne, la forma de trabajo y de control que el individuo

debe ejercer sobre sí mismo para volverse temperante (sophron).

En todo caso, el término *enkrateia* en el vocabulario clásico parece referirse en general a la dinámica de un dominio de uno mismo por sí mismo y al esfuerzo que requiere.

1. Este ejercicio del dominio implica en principio una relación agonística. El Ateniense, en las Leyes, se lo recuerda a Clinias: si es cierto que el hombre mejor dotado para el valor no será más que « la mitad de sí mismo» sin la « prueba v el entrenamiento» de los combates, puede pensarse que no podemos volvernos temperantes (sophron) « sin haber sostenido la lucha contra tantos placeres y deseos (pollais hēdonais kai epithymiais diamemachimenos) ni obtener la victoria gracias a la razón, al ejercicio, al arte (logos, ergon, technē) sea en los juegos. sea en la acción». [86] Son quizá las mismas palabras que empleó por su lado Antifón el Sofista: « No es prudente (sophron) aquel que no ha deseado (epithymein) lo feo y lo malo, quien no lo ha probado; pues entonces, no hay nada sobre lo que hava triunfado (kratein) y que le hava permitido afirmarse virtuoso (kosmios).» [87] No podemos comportarnos moralmente más que instaurando en relación con los placeres una actitud de combate. Las aphrodisia. va lo vimos, se han vuelto no sólo posibles sino deseables mediante un juego de fuerzas cuy o origen y finalidad son naturales, pero las virtualidades, por el hecho de su energía propia, llevan a la revuelta y al exceso. Podemos hacer de estas fuerzas el uso moderado preciso sólo si somos capaces de oponernos a ellas, de resistirlas y de dominarlas. Cierto que, si hay que enfrentarse a ellas, es porque se trata de apetitos inferiores que compartimos visiblemente -como el hambre v la sed— con los animales: [88] pero esta inferioridad de naturaleza no sería por sí misma una razón para combatirla, si no fuera por el peligro de que, venciendo a todo lo demás, extendieran su dominio por todo el individuo y lo redujeran finalmente a la esclavitud. En otros términos, no es su naturaleza intrínseca, su descalificación de principio la que reclama la actitud « polémica» consigo misma, sino su eventual influencia y su imperio. La conducta moral, en materia de placeres, está subtendida por una batalla por el poder. Esta percepción de las, hēdonai epithymiai como fuerza temible y enemiga, y la constitución correlativa de uno mismo como adversario vigilante que las enfrenta, justa contra ellas v busca domeñarlas, se traduce en toda una serie de expresiones empleadas tradicionalmente para caracterizar la templanza y la intemperancia: oponerse a los placeres y a los deseos, no ceder ante ellos, resistir a sus asaltos y, al contrario, dejarse llevar por ellos, [89] vencerlos o ser vencido por ellos, [90] estar armado o equipado contra ellos. [91] Se traduce también por metáforas como

aquella de la batalla contra adversarios armados, [92] o como la del almaacrópolis, atacada por una tropa hostil y que debería defenderse gracias a una
guarnición sólida, [93] o como la otra de los zánganos que, asiéndose a los deseos
prudentes y moderados, los matan y los expulsan [94] si no alcanzamos a
desembarazarnos de ellos. Se expresa asimismo en temas como el de las fuerzas
salvajes del deseo que invaden el alma durante el sueño si no ha sabido
protegerse previamente mediante las precauciones necesarias. [95] La relación
con los deseos y con los placeres aparece como una relación batalladora: al
respecto, es necesario ponerse en la posición y la función del adversario, sea
según el modelo del soldado que combate, sea sobre el modelo del luchador en
una competencia. No olvidemos que el Ateniense de las Leyes, cuando habla de
la necesidad de reprimir los tres apetitos fundamentales, evoca «el apoyo de las
musas y de los dioses que presiden los juegos (theoi agónioi)» [96] La larga
tradición del combate espiritual, que había de tomar tantas formas y tan distintas,
se había claramente articulado y a en el pensamiento griego clásico.

2. Esta relación de combate con adversarios es también una relación agonística con uno mismo. La batalla a desarrollar, la victoria a alcanzar, la derrota que se arriesga sufrir son procesos y acontecimientos que tienen lugar entre uno y uno mismo. Los adversarios que el individuo debe combatir no sólo están en él o cuando mucho cerca de él. Son una parte de sí mismo. Seguramente, sería necesario dar cuenta de diversas elaboraciones teóricas que han sido propuestas de esta diferenciación entre la parte de uno mismo que debe combatir y aquella que debe ser combatida: ¿partes del alma que deberían respetar entre sí cierta relación jerárquica? ¿Cuerpo y alma entendidos como dos realidades de origen distinto y donde una debe buscar liberarse de la otra? ¿Fuerzas que buscan metas diferentes y se oponen una a la otra como los dos caballos de un tiro Pero lo que de todos modos debe retenerse para definir el estilo general de esta « ascética» es que el adversario al que debe combatiese -por alejado que esté, por su naturaleza, de lo que pueda ser el alma, o la razón o la virtud-no representa otro poder, ontológicamente extraño. Uno de los rasgos esenciales de la ética cristiana de la carne será aquel vínculo de principio entre el movimiento de la concupiscencia, bajo sus formas más insidiosas y secretas, y la presencia del Otro, con sus mañas y su poder de ilusión. En la ética de las aphrodisia, la necesidad y la dificultad del combate dependen bien al contrario de lo que se despliega como una justa con uno mismo: luchar contra « los deseos y los placeres» es medirse con uno mismo.

En La república, Platón subraya cuán extraña, algo risible y trillado es una expresión familiar, a la que él mismo recurre tantas veces: [97] aquella que

consiste en decir que uno es « más fuerte» o « más débil» que uno mismo (kreitton, hetton heautou). Hay en efecto una paradoja al pretender que uno es más fuerte que uno mismo, va que esto implica que, al mismo tiempo y por este solo hecho, uno sea más débil que uno mismo. Pero la expresión, según Platón, se apoya en el hecho de que supone la distinción entre dos partes del alma, una superior y la otra inferior, y que, al partir de la victoria o de la derrota de uno sobre uno mismo, nos colocamos en el punto de vista de la primera: « Cuando lo superior por naturaleza tiene bajo su poder a lo inferior, se dice, y por cierto con alabanza, que tal sujeto es dueño de sí mismo. Cuando, por el contrarjo, a causa de la mala crianza o compañía, lo superior, más endeble, es dominado por la muchedumbre de lo inferior, censurase esto como un oprobio, y del que está en esta disposición se dice que es esclavo de sí mismo y que es intemperante» [98] Y que este antagonismo de uno con uno mismo llegue a estructurar la actitud ética del individuo respecto de los deseos y de los placeres, tal es lo que se afirma claramente al principio de las Leyes: la razón dada para que haya en cada estado un señorío y una legislación es que, aun en la paz todos los estados están en guerra unos con otros: de la misma manera, es preciso concebir que si « en la vida pública todo hombre es para todo hombre un enemigo», en la vida privada « cada quien, frente a sí mismo, lo es para sí mismo», y de todas las victorias que es posible conseguir, « la primera y la más gloriosa» es la que se obtiene « sobre uno mismo», mientras que « la más vergonzosa» de las derrotas, « la más ruin», « consiste en ser vencido por uno mismo».[99]

3. Una tal actitud « polémica» con respecto a uno mismo lleva a un resultado que bien naturalmente se expresa en términos de victoria -victoria mucho más bella, dicen las Leyes, que las de la palestra y las competencias.[100] Sucede que esta victoria está caracterizada por la extirpación total o la expulsión de los deseos [101] Pero más frecuentemente se la define mediante la instauración de un estado sólido y estable de dominio de uno por sí mismo: la agudeza de los deseos y de los placeres no ha desaparecido, pero el sujeto temperante ejerce sobre ella un dominio bastante completo como para que nunca se vea llevado por la violencia. La famosa prueba de Sócrates, capaz de no dejarse seducir por Alcibiades, no lo muestra «purificado» de todo deseo respecto de los muchachos: pone a la vista su aptitud de resistir exactamente cuando quiere v como quiere. Este tipo de prueba será censurada por los cristianos, pues testifica la presencia sostenida, y para ellos inmoral, del deseo; pero mucho antes que ellos, Bión de Borístenes lo hacía objeto de burla, objetando que, si Sócrates sentía deseos hacia Alcibiades, tonto era de abstenerse y que no tenía ningún mérito si al mismo tiempo no lo sentía. [102] De la misma manera, en el análisis de Aristóteles, la enkrateia, definida como dominio y victoria, supone la

presencia de los deseos y tiene tanto más valor cuanto más logra dominar aquellos que son violentos. [103] La propia sōphrosynē, que sin embargo Aristóteles define como un estado de virtud no implica la supresión de los deseos sino su dominio: la coloca en posición intermedia entre una desviación (akolasia) en la que uno se abandona de buena gana a los placeres y una insensibilidad (anaisthēsia), por lo demás extremadamente rara, en la que no se experimenta ningún deseo; el temperante no es aquel que carece de deseos, sino aquel que desea « con moderación y no más de lo debido ni cuando no se debe» [104]

La virtud, en el orden de los placeres, no se concibe como un estado de integridad, sino como una relación de dominación, una relación de mando: lo que muestran los términos utilizados -se trate de Platón, Jenofonte, Diógenes, Antifión o Aristóteles- para definir la templanza: « dominar los deseos y los placeres», «ejercer el poder sobre ellos», «mandar en ellos» (kratein, archein). Refiramos, de Aristipo, que no obstante tenía del placer una teoría bien distinta de la de Sócrates, este aforismo que muestra una concepción general de templanza: « Lo mejor es dominar los placeres sin dejarse vencer por ellos; lo que no quiere decir que no acudamos a ellos» (to kratein kai mē hēttasthai hēdonon ariston, ou to mē chrēsthai).[105] En otros términos, para constituirse como sujeto virtuoso y temperante en el uso que hace de los placeres, el individuo debe instaurar una relación consigo mismo que pertenece al tipo « dominación-obediencia», « mando-sumisión» « señorío-docilidad» (y no, como será el caso en la espiritual dad cristiana, una relación del tipo « elucidación-renuncia» . « desciframiento-purificación» ). Es lo que podríamos llamar la estructura «heautocrática» del sujeto en la práctica moral de los placeres.

4. Esta forma heautocrática se desarrolló siguiendo varios modelos: así en Platón, el del tiro de caballos con su cochero, y en Aristóteles, el del niño con el adulto (nuestra facultad de desear debe conformarse a las prescripciones de la razón « como el niño debe vivir según las órdenes de su pedagogo») [106] Pero sobre todo se relaciona con otros dos grandes esquemas. Aquel de la vida doméstica: tal como la casa sólo puede tener buen orden a condición de que la jerarquía y la autoridad del dueño sean respetadas, igualmente el hombre será temperante en la medida en que sabrá dominar a sus deseos como a sus servidores. La intemperancia, a la inversa, puede leerse como un interior mal administrado. Jenofonte, al principio de la Económica —donde precisamente se tratará el papel del dueño de casa y el arte de gobernar a su esposa, a su patrimonio y a sus servidores—, describe el alma desordenada; es a la vez un contraejemplo de lo que debe ser una casa bien administrada y un retrato de esos malos dueños que,

incapaces de gobernarse a sí mismos, llevan su patrimonio a la ruina; en el alma del hombre intemperante, de los dueños « perversos», « intratables» ---se trata de la glotonería, de la beodez de la lubricidad, de la ambición-, reducen a la esclavitud a quien deberían dominar, y después de haberlo explotado en su iuventud, le preparan una vei ez miserable. [107] También se recurre, para definir la actitud de templanza, al modelo de la vida cívica. Es un tema conocido en Platón que asimila los deseos a un pueblo bajo que se agita y busca siempre rebelarse, si no se tira de la brida: [108] pela correlación estricta entre individuo y ciudad, que apoya a reflexión de La república, permite desarrollar en toda su extensión el modelo « cívico» de la templanza y de su contrario. La ética de los placeres tiene ahí el mismo orden que la estructura política: « Si el individuo es semejante a la ciudad. ¿no deberá por fuerza darse en él la misma condición?» : y el hombre será intemperante cuando falle la estructura del poder, la archē, que le permite vencer, dominar (kratein) las potencias inferiores; entonces « estará su alma henchida de esclavitud v vileza» : « las partes más nobles de ella» caerán en la esclavitud. « mientras que tiene el mando la parte más despreciable, la más depravada y la más loca». [109] Al final del penúltimo libro de La república. después de haber redactado el modelo de la ciudad, Platón reconoce que el filósofo no tendrá casi ocasión de encontrar en este mundo estados tan perfectos y de ejercer en ellos su actividad; no obstante, añade, el « paradigma» de la ciudad se encuentra en el cielo para quien quiera verlo, y el filósofo, al contemplarlo, « podrá regular su gobierno particular» (heauton katoikizein): « Nada importa que [esta polis] exista en algún sitio o que alguna vez hava de existir. Lo que en ella se haga, esto hará él, y no lo de otra alguna.» [110] La virtud individual debe estructurarse como una ciudad

5. Para una lucha tal, es necesario entrenarse. La metáfora de la justa, de la lucha deportiva o de la batalla no sólo sirve para delinear la naturaleza de la relación que tenemos con los deseos y con los placeres, con su fuerza siempre lista a la sedición y a la revuelta; se relaciona también con la preparación que permite sostener este enfrentamiento. Platón lo dijo: no se puede oponérseles, ni vencerlos, si se es agymnastos. [111] El ejercicio no es menos indispensable en este orden de cosas que si se tratara de adquirir cualquier otra técnica: la mathēsis por sí sola no puede bastar si no se apoya en un entrenamiento, una askēsis. Ahí está una de las grandes lecciones socráticas: no desmiente el principio de que no podemos cometer el mal voluntariamente y a sabiendas; da a este saber una forma que no se reduce al solo conocimiento del principio. Jenofonte, a propósito de las acusaciones lanzadas contra Sócrates, tiene cuidado en distinguir su enseñanza de aquella de los filósofos —o de los « pretendidos filósofos» para que,

una vez aprendido lo que es ser justo o temperante (sōphrōn), el hombre no pueda volverse injusto y licencioso. Como Sócrates, Jenofonte se opone a esta teoría: si no ejercitamos el cuerpo, no podemos llenar las funciones del cuerpo (ta tou sōmatos erga); igualmente, si no ejercitamos el alma, no podemos llenar las funciones del alma: entonces somos incapaces de «hacer lo debido y de abstenernos de lo que hay que evitar» [112] Por ello, Jenofonte no quiere que se tenga a Sócrates como responsable de la mala conducta de Alcibiades: éste no ha sido víctima de la enseñanza recibida, sino que, después de todos los éxitos entre hombres y mujeres, y de todo el pueblo que lo encumbró, hizo como tantos atletas: una vez obtenida la victoria, creyó que podía « descuidar el ejercicio (amelein tês askēseōs)» [113]

Este principio socrático de la askēsis fue retomado con frecuencia por Platón. Evocará a Sócrates enseñando a Alcibiades o a Calicles que no podrían pretender ocuparse de la ciudad y de gobernar a los demás si primero no aprendían lo necesario y no se entrenan para ello: «Cuando hayamos practicado juntos suficientemente este ejercicio (askēsantes), podremos, si nos parece, abordar y a la nolítica.» [114] Y asociará esta exigencia del ejercicio con la necesidad de ocuparse de uno mismo: la epimeleja heautou, la aplicación a uno mismo, que es una condición previa para poder ocuparse de los demás y dirigirlos, no sólo implica la necesidad de conocer (de conocer lo que se ignora, de conocer que se es ignorante, de conocer lo que se es), sino de aplicarse efectivamente a uno mismo y de ejercitarse uno mismo y transformarse.[115] La doctrina y la práctica de los cínicos dan también una gran importancia a la askēsis, al punto de que la vida cínica puede parecer por entero como una especie de ejercicio permanente. Diógenes quería que se entrenara a la vez el cuerpo y el alma: cada uno de estos dos ejercicios « es impotente sin el otro, no siendo menos útiles la salud v la fuerza que el resto, va que lo que concierne al cuerpo concierne también al alma». Este doble entrenamiento busca a la vez poder enfrentar sin sufrimiento las privaciones cuando se presenten y a doblegar permanentemente los placeres con la sola satisfacción elemental de las necesidades. El ejercicio es en conjunto reducción a la naturaleza, victoria sobre sí y economía natural de una vida de verdaderas satisfacciones: « No puede hacerse nada en la vida, decía Diógenes, sin ejercicio y el ejercicio permite a los hombres vencerlo todo (pan eknikēsais)... Al dejar de lado las penas fútiles que nos damos y al ejercitarnos conforme a la naturaleza, podremos y deberemos vivir felices... El propio desprecio del placer nos daría, si nos ejercitamos, mucha satisfacción. Si quienes han tomado la costumbre de vivir en los placeres sufren cuando se les hace cambiar de vida, quienes se han ejercitado en soportar las cosas penosas placeres (hēdion hēdonōn desprecian sin pena los autōn tōn

# kataphronousi).» [116]

La importancia del ejercicio nunca será olvidada en la tradición filosófica posterior. Incluso tomará una amplitud considerable: se multiplicarán los ejercicios, se definirán sus procedimientos, objetivos, posibles variantes; se discutirá su eficacia: la askēsis, en sus distintas formas (de entrenamiento, de meditación, de pruebas mentales, de examen de conciencia, de control de las representaciones), se volverá materia de enseñanza v constituirá uno de los instrumentos esenciales de la dirección del alma. Al contrario, en los textos de la época clásica, se encuentran muy pocos detalles sobre la forma concreta que puede tomar la askēsis moral. Sin duda la tradición pitagórica reconocía numerosos ejercicios: régimen alimenticio, examen de las faltas al final del día o incluso prácticas de meditación que han de preceder al sueño de modo que conjuren los malos sueños y favorezcan las visiones que han de venir de los dioses: Platón hace, por lo demás, una referencia precisa a estos preparativos espirituales de la tarde en un pasaje de La república donde evoca el peligro de los deseos que están siempre prontos a invadir el alma.[117] Pero fuera de estas prácticas pitagóricas, casi no se encuentra —sea en Jenofonte, Platón, Diógenes o Aristóteles— especificación le la askēsis como ejercicio de continencia. Sin duda hay para ello dos razones. La primera es que el ejercicio se concibe como la práctica misma de aquello para lo que hay que entrenar; no hay singularidad del ejercicio en relación con la meta deseada: uno se habitúa por el entrenamiento a la conducta que en adelante tendrá que mantener.[118] Así Jenofonte loa a educación espartana en la que se enseña a los niños a soportar el hambre racionando los alimentos, a soportar el frío dándoles un solo vestido, a soportar el sufrimiento exponiéndolos a los castigos físicos, tal como se aprende a practicar la continencia imponiéndoles la más estricta y modesta compostura (caminar por las calles en silencio, con los ojos bajos y las manos bajo el manto).[119] Igualmente, Platón contempla someter a los jóvenes a pruebas de valor que consistirían en exponerlos a peligros ficticios; sería éste un medio de acostumbrarlos, de perfeccionarlos y de medir al mismo tiempo su valor: « como a los potrillos que se lleva por en medio del ruido y del tumulto, para ver si son espantadizos», convendría « conducir así a nuestros jóvenes por en medio de objetos espantables unas veces, y otras lanzarlos a los placeres»; así se tendría un medio para probarlos « mucho más que el oro por el fuego, para ver si resisten a la seducción y muestran ser decentes en todas circunstancias, como buenos guardianes de sí mismos y de la música que aprendieron». [120] Incluso, en las Leves, llegará a soñar con una droga que no ha ido inventada: todo lo haría aparecer espantable a los oi os de quien la hubiera tomado y podría utilizársela para ejercitare en el valor: ya sea solo, si se piensa que « no hay que dejare ver

antes de ir bien arreglado», sea en grupo y aun en público « con numerosos convivios», para mostrar que se es capaz de dominar la « conmoción inevitable de la bebida» ; [121] sobre este modelo fáctico e ideal pueden los banquetes ser aceptados y organizados como especies de pruebas de templanza. Lo dice Aristóteles en una sentencia que muestra la circularidad del aprendizaje moral y de la virtud que se aprende: « Absteniéndonos de los placeres nos volvemos sobrios y, una vez hemos llegado a serlo, entonces somos en máximo grado capaces de abstenernos de los placeres.» [122]

En cuanto a la otra razón que puede explicar que no hava arte específico del ejercicio del alma, se debe al hecho de que el dominio de sí y el dominio de los demás están considerados bajo la misma forma; puesto que uno debe gobernarse a sí mismo como se gobierna una casa y como se desempeña una función en la ciudad, de ahí se sigue que la formación de las virtudes personales, y en especial de la enkrateia, no es distinto por naturaleza de la formación que permite superar a los demás ciudadanos y dirigirlos. El propio aprendizaje debe hacer capaz de virtud v capaz de poder. Asegurar la dirección de uno mismo, ejercer la gestión de la propia casa, participar en el gobierno de la ciudad son tres prácticas del mismo tipo. La Económica de Jenofonte muestra entre estas tres « artes» continuidad, isomorfismo al igual que sucesión cronológica de su puesta en obra en la existencia de un individuo. El joven Critóbulo afirma que en adelante está en condiciones de dominarse a sí mismo y de va no dejarse llevar por sus deseos y sus placeres (y Sócrates le recuerda que éstos son como domésticos sobre los que hay que conservar la autoridad); ha llegado pues el momento para él de casarse y de asegurar con su esposa la dirección de la casa, y este gobierno doméstico - entendido como gestión de un interior y explotación de un dominio, mantenimiento o evolución del patrimonio-. Jenofonte pondera, una v otra vez. que constituy e, si uno se consagra a él como es debido, un notable entrenamiento físico y moral para quien quiere ejercer sus deberes cívicos, asentar su autoridad pública y asumir las tareas de mando. De una manera general, todo lo que ha de servir a la educación política del hombre en cuanto ciudadano servirá también a su entrenamiento hacia la virtud, y a la inversa: ambas corren parejas. La askēsis moral forma parte de la paideia del hombre libre que tiene un papel que desempeñar en la ciudad y en relación con los demás: no necesita utilizar procedimientos distintos; la gimnástica y las pruebas de resistencia, la música y el aprendizaje de los ritmos viriles y vigorosos, la práctica de la caza y de las armas, el cuidado de conducirse bien en público, la adquisición del aidos que hace que uno se respete a sí mismo a través del respeto que se tiene a los demás -todo esto es a la vez formación del hombre que ha de ser útil a su ciudad v ejercicio moral del que quiere adquirir un dominio sobre sí mismo. Al evocar las pruebas del miedo artificial que recomienda. Platón ve en ello un medio de

localizar entre los jóvenes aquellos que serán más capaces de ser « útiles a sí mismos y al estado»; son aquellos que serán reclutados para gobernar: « Y a quien en la infancia, en la juventud y en la edad viril haya pasado por todas estas pruebas y salido de ellas intacto (akēratos), lo constituiremos en jefe y guardián de la ciudad.» [123] Y cuando, en las Leyes, el Ateniense quiere dar la definición de lo que entiende por paideia, la caracteriza como lo que forma « desde la infancia la virtud» e inspira « el deseo apasionado de volverse un ciudadano cumplido, que busca mandar y obedecer según la justicia» [124]

Puede decirse en una palabra que el tema de una askēsis, como entrenamiento práctico indispensable para que el individuo se constituva como sui eto moral, es importante --hav que insistir en ello--- en el pensamiento griego clásico y por lo menos en la tradición surgida de Sócrates. No obstante, a esta « ascética» no se la organiza ni reflexiona como un corpus de prácticas singulares que constituiría una especie de arte específico del alma, con sus técnicas, sus procedimientos, sus recetas. Por una parte, no es distinta de la propia práctica de la virtud: es su repetición anticipadora. Por otra parte, se sirve de los mismos ejercicios que forman al ciudadano: el dueño de sí y de los otros se forma al mismo tiempo. Pronto esta ascética empezará a hacer suva su independencia, o por lo menos una autonomía parcial y relativa. Y ello de dos modos: habrá desvinculación entre los ejercicios que permiten gobernarse a uno mismo y el aprendizaje de lo que es necesario para gobernar a los demás; habrá desvinculación también entre los ejercicios en su forma propia y la virtud, la moderación, la templanza a las que sirven de entrenamiento: sus procedimientos (pruebas, exámenes, control de sí) tenderán a constituir una técnica particular. más compleia que la simple repetición de la conducta moral a la que tienden. Veremos entonces al arte de sí tomar su figura propia en relación con la paideia que forma su contexto y en relación con la conducta moral que le sirve de meta. Pero para el pensamiento griego de la época clásica, la « ascética» que permite constituirse como sui eto moral forma parte integramente, hasta en su propia forma, del ejercicio de una vida virtuosa que es también la vida del hombre « libre» en su sentido pleno, positivo y político del término.

#### 4 LIBERTAD Y VERDAD

1. « Dime, Eutidemo, ¿crees que la libertad sea un bien noble y magnífico, tanto si se trata de un particular como de un estado? —Es el más bello que se pueda tener, respondió Eutidemo. —Pero aquel que se deja dominar por los placeres del cuerpo y que, por consiguiente, es impotente de practicar el bien, ¿es un hombre libre para ti? —De ninguna manera, dijo.» [125]

La sōphrosynē, el estado al que tendemos, mediante el ejercicio del dominio

v mediante la moderación en la práctica de los placeres, está caracterizada como una libertad. Si en este punto es importante gobernar deseos y placeres, si el uso que hacemos de ellos constituve una apuesta moral de semejante precio. no es para conservar o reencontrar una inocencia original: no es en general salvo, claro está, en la tradición pitagórica— con el fin de preservar una pureza: [126] se trata de ser libre y de poder seguir siéndolo. Ahí podría verse, si aún fuera necesaria, la prueba de que, en el pensamiento griego, no se reflexiona simplemente sobre la libertad como la independencia de la ciudad entera, en tanto que los ciudadanos serían en sí mismos sólo elementos sin individualidad ni interioridad. La libertad que es necesario instaurar y preservar es con toda seguridad aquella de los ciudadanos en su conjunto, pero también es, para cada quien, una determinada forma de relación del individuo consigo mismo. La constitución de la ciudad, el carácter de las leyes, las formas de la educación, la manera como se conducen los jefes son, evidentemente, factores importantes para el comportamiento de los ciudadanos; pero a su vez, la libertad de los individuos, entendida como el dominio que son capaces de ejercer sobre sí mismos, es indispensable para el estado por entero. Escuchemos a Aristóteles, en la Política: «La virtud del estado se debe, sin duda, a que los ciudadanos que tienen parte en su gobierno son ellos mismos virtuosos: ahora bien, en nuestro estado todos los ciudadanos tienen parte en el gobierno. Por consiguiente, la cuestión que hemos de considerar a continuación es de qué manera un hombre llega a ser virtuoso. Pues aun en el caso de que fuera posible que los ciudadanos fueran virtuosos colectivamente sin serlo individualmente, eso último es preferible, puesto que el que cada individuo sea virtuoso entraña como consecuencia la virtud colectiva de todos.» [127] La actitud del individuo respecto de sí mismo, la forma en que asegura su propia libertad respecto de sus deseos, la forma de soberanía que ejerce sobre sí son un elemento constitutivo de felicidad v del buen orden de la ciudad. Esta libertad individual, no obstante, no debe entenderse como la

Esta libertad individual, no obstante, no deve entenderse como la independencia de un libre albedrío. Su contrario, la polaridad a la que se opone, no es un determinismo natural ni la voluntad de una omnipotencia: es una esclavitud —y la esclavitud de uno por uno mismo. Ser libre en relación con los placeres no es estar a su servicio, no es ser su esclavo. Mucho más que la mancha, el peligro que traen consigo las aphrodisia es la servidumbre. Diógenes decía que los servidores eran esclavos de sus dueños y que los inmorales lo eran de sus deseos (tous de phaylous tais epithymiais douleyein). [128] Contra esta servidumbre, Sócrates advertía a Critóbulo, al principio de la Económica, [129] al igual que a Eutidemo en un diálogo de los Recuerdos que es un himno a la templanza considerada como libertad: «¿Llamas, pues, tal vez libertad al poder de hacer el bien, y servidumbre a la presencia de obstáculos que nos lo impidan

hacer? —Exactamente. —Y exactamente por esta razón los intemperantes te parecerán esclavos... —Y ¿cuál será la peor de las esclavitudes? —Según mi opinión, la que nos someta a peores dueños. —¿Así que los intemperantes están sometidos a la peor de las esclavitudes?... —Me parece, Sócrates, que, según tu opinión, el hombre dominado por los placeres de los sentidos es enteramente incapaz de cualquier virtud. —Pero ¿qué diferencia hay, Eutidemo, entre el hombre intemperante —dijo Sócrates—y la más estúpida de las bestias?» [130]

Pero esta libertad es algo más que una simple no esclavitud, más que una manumisión que hiciera al individuo independiente de toda constricción exterior o interior: en su forma plena y positiva, es un poder que ejercemos sobre nosotros mismos en el poder que ejercemos sobre los demás. Aquél, en efecto, que, por estatuto, se encuentra colocado bajo la autoridad de los demás no tiene que esperar de sí mismo el principio de su templanza: le bastará con obedecer las órdenes y prescripciones que se le den. Esto es lo que explica Platón a propósito del artesano: lo que tiene de degradante es que la mejor parte de su alma es « débil por naturaleza, al punto de no poder dominar a los cachorros que hay en su interior, antes por el contrario los halaga y no es capaz de aprender más que a adularlos»; ahora bien, ¿qué hay que hacer si se quiere que este hombre sea regido por un principie razonable, como aquel « que gobierna en el hombre superior»? El único medio es colocarlo bajo la autoridad y el poder de este hombre superior: « el que lleva en sí el principio rector divino» .[131] Por el contrario, el que debe dirigir a los demás es aquel capaz de ejercer una autoridad Perfecta sobre sí mismo: a la vez porque, en su posición v por el poder que ejerce, le sería fácil satisfacer todos sus deseos, y abandonarse a ellos, pero también porque los desórdenes de su conducta tienen efectos propios sobre todos v en la vida colectiva de la ciudad. Para no ser excesivo v no hacer violencia. para escapar a la pareja de la autoridad tiránica (sobre los demás) y de] alma tiranizada (por sus deseos), el ejercicio del poder Político llamará al poder sobre sí, como su propio principio de regulación interna. La templanza entendida como uno de los aspectos de la soberanía sobre sí es, no menos que la justicia, el valor o la prudencia, una virtud calificadora de quien ha de ejercer su señorío sobre los demás. El hombre de temple más real reina sobre sí mismo (basilikos, basileyōn heavtou).[132]

De ahí la importancia acordada en la moral de los placeres a dos elevadas figuras de la ejemplificación moral. Por un lado, el tirano malvado: es incapaz de dominar sus propias pasiones; se encuentra de hecho siempre inclinado a abusar de su propio poder y de violentar (hybrizein) a sus súbditos; introduce el desorden en su estado y ve a los ciudadanos rebelarse contra él; los abusos sexuales del déspota, cuando decide deshonar a los hijos —muchachos o muchachas—de los ciudadanos, son con frecuencia invocados como motivo inicial de un complot

para derribar tiranías y restablecer la libertad: así sucedió con los Pisistrátidas en Atenas, con Periandrio en Ambracia y con otros más que Aristóteles menciona en el libro V de la Política.[133] Frente a éste, se dibuia la imagen positiva del iefe que es capaz de ejercer un poder estricto sobre sí mismo en la autoridad que ejerce sobre los demás: su dominio de sí modera su dominio sobre los demás. Es testigo de ello el Ciro de Jenofonte, quien más que nadie habría podido abusar de su poder y que, sin embargo, en medio de su corte, anunció el dominio de sus sentimientos: « Igualmente tal comportamiento creó entre los inferiores, en la corte, un sentimiento exacto de su rango, que les hacía ceder ante sus superiores y, entre sí, un exacto sentimiento de respeto y de cortesía.» [134] Igualmente, cuando el Nicocles de Isócrates hace el elogio de su templanza y de su fidelidad convugal, se refiere a las exigencias de su posición política: ¿cómo Podría pretender la obediencia de los demás si no pudiera asegurar la sumisión de sus propios deseos?<sup>[135]</sup> Hablando en términos de prudencia será como Aristóteles recomendará, al soberano absoluto que no se abandone a toda intemperancia; en efecto, debe considerar el apego de los hombres de bien por su honor; por esta razón, sería imprudente si los expusiera a la humillación de los castigos corporales: por la misma razón, habrá de guardarse « de las ofensas al pudor de los jóvenes», « Por otra parte, sus relaciones íntimas con los jóvenes deben basarse en razones de orden sentimental y no en la idea de que todo le está permitido y, en general, debe compensar todo lo que parezca deshonra con honores más grandes.» [136] Y así podemos recordar que tal era lo que se jugaba del debate entre Sócrates y Calicles: los que gobiernan a los demás, /hay que concebirlos en relación consigo mismos como gobernantes o gobernados" (archontas ē archomenous), definiéndose ese gobierno de sí mismos por el hecho de ser sophron y enkrates, es decir de « dominar en sí mismos a los placeres y a los deseos» 2[137]

Un día llegará en que el paradigma más frecuentemente utilizado para ilustrar la virtud sexual será el de la mujer, o de la joven, que se defiende contra los asaltos de quien tiene poder sobre ella; la salvaguardia de la pureza y de la virginidad, la fidelidad a los compromisos y a los votos constituirán entonces la prueba tipo de la virtud. Cierto que esta figura no es desconocida en la Antigüedad; pero parecería que el hombre, el jefe, el dueño capaz de dominar su propio apetito en el momento en que su poder sobre otro le da la posibilidad de usarlo a su capricho, representa mejor, para el pensamiento griego, un modelo de lo que es, en su naturaleza propia, la virtud de la templanza.

2. A través de esta concepción del dominio como libertad activa, lo que se afirma es el carácter « viril» de la templanza. Tal como, en la casa, es el hombre el que manda; tal como, en la ciudad, no está ni en los esclavos ni en los niños ni en las mujeres ejercer el poder, sino en los hombres y sólo en ellos, igualmente cada quien debe hacer valer sobre sí mismo sus cualidades de hombre. El dominio sobre uno mismo es una manera de ser hombre en relación consigo mismo, es decir de mandar sobre lo que debe ser mandado, de obligar a la obediencia a quien no es capaz de dirigirse a sí mismo, de imponer los principios de la razón a quien carece de ellos: es una forma, en resumen, de ser activo, en relación con quien por naturaleza es pasivo y debe seguirlo siendo. En esta moral de hombres hecha para los hombres, la elaboración de sí como sujeto moral consiste en instaurar de sí a sí mismo una estructura de virilidad: sólo siendo hombre frente a sí mismo podrá controlar v dominar la actividad de hombre que ejerce frente a los demás en la práctica sexual. Aquello a lo que debe tenderse en la justa agonística consigo mismo y en la lucha por dominar los deseos es el punto en que la relación de sí se volverá isomorfa a la relación de dominación, de ierarquía v de autoridad que, a título de hombre y de hombre libre, se pretende establecer sobre los inferiores, y con tal condición de « virilidad ética» es que se podrá, según un modelo de « virilidad social», dar la medida que conviene al ejercicio de la « virilidad sexual». En el uso de sus placeres de varón, es necesario ser viril respecto de uno mismo, como se es masculino en el papel social. La templanza es en su pleno sentido una virtud de hombre.

Evidentemente, esto no quiere decir que las muieres no deban ser temperantes ni que no sean capaces de enkrateia, o que ignoren la virtud de sophrosynē. Pero, en ellas, esta virtud se refiere siempre en cierto modo a la virilidad. Referencia institucional, va que lo que la templanza les impone es su situación de dependencia respecto de su familia v de su marido v su función procreadora que permite la permanencia del nombre, la transmisión de los bienes, la supervivencia de la ciudad. Pero también referencia estructural, va que una muier, para poder ser temperante, debe establecer respecto a sí misma una relación de superioridad y de dominación que en sí misma es de tipo viril. Es significativo que Sócrates, en la Económica de Jenofonte, después de escuchar a Iscómaco ensalzar los méritos de la esposa que él mismo ha formado, declara (no sin haber invocado a la diosa de la convugalidad austera): « Por Hera, hete aquí que revelas en tu mujer un alma muy viril (andrikē dianoia).» A lo que Iscómaco, para introducir la lección de talante sin coquetería que había dado a su esposa, añade esta réplica en la que se leen los dos elementos esenciales de esta virilidad virtuosa de la mujer -- fuerza de alma personal y dependencia respecto del hombre: «Quiero citarte aún otros rasgos de su fuerza de alma (megalophron) y hacerte ver con qué prontitud me obedece ella, después de haber oido mis consejos.» [138]

Sabemos que Aristóteles se opuso explícitamente a la tesis socrática de una unidad esencial de la virtud y, por consiguiente, de una identidad de ésta entre

hombres y mujeres. Sin embargo, no describe virtudes femeninas que sean estrictamente femeninas; las que reconoce en las mujeres se definen refiriéndolas a una virtud esencial que encuentra su forma plena y acabada en el hombre. Y la razón de ello descansa en el hecho de que, entre el hombre y la mujer, la relación es «política»: es la relación de un gobierno y de un gobernado. Para el buen orden de la relación, es necesario que ambos participen de las mismas virtudes; aunque cada uno a su manera. El que manda —el hombre, pues— «posee la virtud ética en plenitud», mientras que en el caso de los gobernados —y para la mujer— es suficiente tener « la suma de virtud apropiada para cada uno». La templanza y el valor son pues en el hombre virtud plena y completa « de mando»; en cuanto a la templanza o al valor de la mujer, se trata de virtudes « de subordinación», es decir que tienen en el hombre a la vez su modelo cabal y acabado y el principio de su puesta en obra [139]

Oue la templanza sea de estructura esencialmente viril tiene otra consecuencia, simétrica e inversa de la precedente: y es que la intemperancia depende de una pasividad que la emparienta con la femineidad. En efecto, ser intemperante es, en relación con la fuerza de los placeres, estar en un estado de no resistencia y en posición de debilidad y de sumisión: es ser incapaz de esta actitud de virilidad respecto de sí mismo que permite ser más fuerte que sí mismo. En este sentido, el hombre de placeres y de deseos, el hombre de la falta de dominio (akrasia) o de la intemperancia (akolasia) es un hombre al que se podría llamar femenino, más ante sí mismo que ante los demás. En una experiencia de la sexualidad como la nuestra, en la que una escansión fundamental opone lo masculino y lo femenino, la femineidad del hombre se percibe en la transgresión efectiva o virtual de su función sexual. Nadie estaría tentado a decir de un hombre que el amor de las muieres lleva a excesos que es afeminado, salvo si se efectúa sobre su deseo todo un trabajo de desciframiento v se hace salir la «homosexualidad latente» que vive en secreto su relación inestable v múltiple con las mujeres. Al contrario, para los griegos, es la oposición entre actividad y pasividad la que es esencial y la que señala el dominio de los comportamientos sexuales como aquél de las actitudes morales: entonces observamos claramente por qué un hombre puede preferir los amores masculinos sin que nadie sueñe en suponer femineidad, desde el momento en que es activo en la relación sexual y activo en el dominio moral sobre sí mismo; al contrario, un hombre que no domina suficientemente sus placeres -sea cual fuere la elección de objeto que haya hecho- está considerado como « femenino» . La línea divisoria entre un hombre viril y un hombre afeminado no coincide con nuestra oposición entre hetero y homosexualidad: tampoco se reduce a la oposición entre homosexualidad activa y pasiva. Marca la diferencia de actitud respecto de los placeres, y los signos tradicionales de esta femineidad -pereza, indolencia, rechazo de las actividades un poco rudas del deporte, gusto

por los perfumes y los adornos, molicie... (malakia)— no afectarán forzosamente a lo que en el siglo XIX se llamará « invertido» , sino sólo al que se deja llevar por los placeres que lo atraen: está sometido a sus propios apetitos tal como a los de los demás. Ante un muchacho demasiado afectado, Diógenes se molesta; pero considera que esta compostura femenina puede traicionar tanto su gusto por las mujeres como por los hombres. [140] Lo que, a los ojos de los griegos, constituye la negatividad ética por excelencia no es evidentemente amar a los dos sexos; tampoco es preferir su propio sexo al otro; es ser pasivo respecto de los placeres.

3. Esta libertad-poder que caracteriza el modo de ser del hombre temperante no puede concebirse sin una relación con la verdad. Dominar sus placeres y someterlos al logos no forman más que una sola y la misma cosa: el temperante, dice Aristóteles, sólo desea « lo que prescribe la recta razón» (orthos logos).[141] Conocemos el largo debate que a partir de la tradición socrática se desarrolló a propósito del papel del conocimiento, en la virtud en general y en la templanza en particular. Jenofonte, en los Recuerdos de Sócrates, recuerda la tesis de Sócrates según la cual no podemos separar ciencia y templanza: a quienes invocan la posibilidad de saber lo que se debe hacer y de actuar no obstante en sentido contrario. Sócrates responde que los intemperantes siempre son al mismo tiempo unos ignorantes, pues de todas maneras los hombres « escogen entre las acciones aquellas que juzgan más ventajosas». [142] Estos principios están ampliamente discutidos por Aristóteles, sin que su crítica hava cerrado un debate que se proseguirá todavía en el estoicismo y alrededor de él. Pero que se admita o no la posibilidad de hacer el mal a sabiendas, y sea cual fuere el modo de saber que se supone en quienes actúan en contra de los principios que conocen, se trata de un punto que no se pone en duda: el de que no se puede practicar la templanza sin una cierta forma de saber que, por lo menos, es una de sus condiciones esenciales. No podemos constituirnos como sujeto moral en el uso de los placeres sin constituirnos al mismo tiempo como sujeto de conocimiento.

La relación con el logos en la práctica de los placeres ha sido descrita por la filosofía griega del siglo IV de tres formas principales. Una forma estructural: la templanza implica que el logos sea colocado en posición de soberanía en el ser humano y que pueda someter los deseos y que esté en situación de regular el comportamiento. Mientras que en el intemperante la potencia que desea usurpa el primer lugar y ejerce la tiranía, en quien es sōphrōn es la razón la que manda y prescribe, conforme a la estructura del ser humano: «¿No pertenece, pregunta Sócrates, a la razón el mandar puesto que ésta es prudente y está encargada de velar por el alma entera?», y a partir de aquí define la sōphrōn como aquella en quien las diferentes partes del alma son amigas y en armonía cuando la que

manda y las que obedecen están de acuerdo en reconocer que es parte de la razón el mandar y que de ninguna manera le disputan la autoridad. [143] Y a pesar de todas las diferencias que oponen la triple partición platónico del alma y la concepción aristotélica en la época de la Ética nicomaquea, es en términos de superioridad de la razón sobre el deseo que encontrarnos caracterizada a la sōphrosynē en este último texto: «el deseo del placer es insaciable y todo lo excita en el ser desprovisto de razón»; el deseo se acrecentará pues de manera excesiva «si no se es dócil y sumiso a la autoridad» y esta autoridad es la del logos a la que debe conformarse « la facultad apetitiva» (to epithymētikon). [144]

Pero el ejercicio del *logos*, en la templanza, se describe también bajo una forma instrumental. En efecto, puesto que el dominio de los placeres asegura un uso que sabe adaptarse a las necesidades, a los momentos, a las circunstancias, se necesita una razón práctica que pueda determinar, según la expresión de Aristóteles, « lo que hay que desear, de la manera que hay que desearlo y en las circunstancias convenientes». [145] Platón subrayó la importancia que tiene tanto para el individuo como para la ciudad no utilizar los placeres « fuera de circunstancias oportunas (*ektos tōn kairōn*) y sin saber (*anepistēmonōs*)». [146] Y en un espíritu bastante afín, Jenofonte mostraba que el hombre de templanza era también el hombre de la dialéctica —capaz de mandar y de discutir, capaz de ser el mejor—, ya que, como lo explica Sócrates en los *Recuerdos*, «sólo los hombres temperantes son capaces de considerar entre las cosas aquéllas que son las mejores, clasificarlas por géneros en la teoría y en la práctica, escoger las buenas y abstenerse de las malas» [147]

Finalmente, en Platón, el ejercicio del logos en la templanza aparecía bajo una tercera forma: la del reconocimiento ontológico de uno por sí mismo. Era tema socrático el de la necesidad de conocerse a uno mismo para practicar la virtud y dominar los deseos. Pero un texto como el gran discurso del Fedro, donde se cuentan el viaje de las almas y el nacimiento del amor, aporta precisiones acerca de la forma que debe tomar este conocimiento de uno mismo. Ahí tenemos, sin duda, en la literatura antigua, la primera descripción de lo que a continuación se volverá « el combate espiritual» . Ahí encontramos -muy lejos de la impasibilidad y de las hazañas de resistencia o de abstinencia de las que Sócrates sabía dar pruebas según el Alcibiades del Banquete- toda una dramaturgia del alma luchando consigo misma y contra la violencia de sus deseos: estos diferentes elementos tendrán un amplio destino en la historia de la espiritualidad: la turbación que se apodera del alma y de la que ésta ignora hasta el nombre, la inquietud que la mantiene despierta, la efervescencia misteriosa, el sufrimiento y el placer que se alternan y se mezclan, el movimiento que arrebata al ser, la lucha entre los poderes opuestos, las caídas, las heridas, los sufrimientos, la recompensa y el sosiego final. Ahora bien, a lo largo de este relato que se da como la manifestación de lo que es, en su verdad, la naturaleza del alma tan humana como divina, la relación con la verdad desempeña un papel fundamental. En efecto, el alma, por haber contemplado « las realidades que están fuera del cielo» y haber percibido el reflejo en una belleza terrena, es atrapada por el delirio amoroso, puesta fuera de sí misma y y a no se domina; pero también porque sus recuerdos la llevan « hacia la realidad de la belleza», porque « vuelve a verla, acompañada por la prudencia y erguida en su pedestal sagrado», es que ella se re prime, intenta contener el deseo físico y busca liberarse de todo lo que podría entorpecería e impedirle reencontrar la verdad que ha contemplado. [148] La relación del alma con la verdad es a la vez lo que fundamenta el Eros en su movimiento, su fuerza y su intensidad y lo que, ay udándola a desembarazarse de todo goce físico, le permite convertirse en e verdadero amor.

Así lo vemos: ya sea bajo la forma de una estructura jerárquica del ser humano, bajo la forma de una práctica de prudencia o de un reconocimiento por el alma de su ser propio, la relación con lo verdadero constituye un elemento esencial de la templanza. Es necesario para el uso moderado de los placeres, necesario para la dominación de su violencia. Pero es preciso observar que esta relación con lo verdadero nunca toma la forma de un desciframiento de uno por sí mismo y de una hermenéutica del deseo. Forma parte del modo de ser del sujeto temperante; no equivale a una obligación del sujeto en cuanto a decir verdad sobre sí mismo; nunca abre el alma como un dominio de conocimiento posible en el que las huellas dificilmente perceptibles del deseo deberían leerse e interpretarse. La relación con la verdad es una condición estructural, instrumental y ontológica de la instauración del individuo como sujeto temperante y que lleva una vida de templanza; no se trata de una condición epistemológica para que el individuo se reconozca en su singularidad de sujeto deseante y para que pueda purificarse del deseo así puesto al día.

4. Ahora bien, si esta relación con la verdad, constituíva del sujeto temperante, no conduce a una hermenéutica del deseo, como será el caso en la espiritualidad cristiana, abre en cambio sobre una estética de la existencia. Y por ello hay que entender una manera de vivir cuyo valor moral no obedece ni a su conformidad con un código de comportamiento ni a un trabajo de purificación, sino a ciertas formas o más bien a ciertos principios formales generales en el uso de los placeres, en la distribución que de ellos hacemos, en los limites que observamos, en la jerarquía que respetamos. Por el logos, por la razón y la relación con lo verdadero que la gobierna, una vida así se inscribe en el mantenimiento o la reproducción de un orden ontológico; recibe por otra parte el resplandor de una belleza manifiesta a los ojos de quienes pueden contemplarla o conservar su

recuerdo. De esta existencia temperante, cuya moderación, fundada en la verdad, es a la vez respeto de una estructura ontológica y perfil de una belleza visible. Jenofonte. Platón v Aristóteles han dado con frecuencia juicios. He aquí por ejemplo en el Gorgias la forma en que Sócrates la describe, dando él mismo a sus propias preguntas las respuestas de Calicles silencioso: « La cualidad propia de cada cosa, mueble, cuerpo, alma, animal cualquiera, no le viene por azar: resulta de cierto orden, de cierta precisión, de cierto arte (taxis, orthotēs, technē) adaptados a la naturaleza de esa cosa. ¿Es esto cierto? Por mi parte, lo afirmo. — Así, pues, ¿la virtud de cada cosa consiste en una ordenación y una disposición feliz que resulta del orden? Así lo sostengo. -Por consiguiente, ¿una cierta belleza de orden (kosmos tis) propia de la naturaleza de cada cosa es lo que con su presencia, hace que esta cosa sea buena. Así lo creo. -Y por consiguiente. también, ¿un alma en la que se encuentra el orden que conviene al alma vale más que aquella a la que le falta este orden? Necesariamente. --: O bien un alma que posee el orden es un alma bien ordenada? Sin duda. - ¿Y un alma bien ordenada es temperante y sabia? De toda necesidad. -De ahí que un alma temperante sea buena... He aquí por lo que a mí respecta lo que afirmo y tengo por cierto. Si esto es verdad, me parece así que cada tino de nosotros, para ser felices, debe buscar la templanza y ejercitarla (diökteon kai askēteon).» [149]

Como eco a este texto que vincula la templanza con la belleza de un alma cuyo orden corresponde a su naturaleza propia, la República mostrará inversamente hasta qué punto son incompatibles el resplandor de un alma y de un cuerpo con el exceso y la violencia de los placeres: «El hombre en quien concurran bellos hábitos (kala ēthē) que estén en su alma, y en su exterior los rasgos correspondientes y concertantes, por participar del mismo modelo, ¿no será el más hermoso espectáculo para quien pueda contemplarlo? - Con mucho cierto. - Pero lo más bello, ¿no es también lo más amable (erasmiōtaton)? -¿Cómo no?... - Pero dime, ¿hay alguna comunidad entre la templanza y el placer en exceso? --: Cómo podía haberla, cuando esto último pone a uno fuera de sí, ne menos que el dolor? --¿Y con la virtud en general? --De ninguna manera. -; Y con la violencia y el desenfreno (hybris akolasia)? -Más que con ninguna otra cosa. -¿Podrías citar un placer mayor y más agudo que el del amor sensual? -No puedo, ni de mayor locura. -El amor recto (ho orthos erōs) por el contrario, consiste en amar, con cordura y armonía, el orden y la belleza. -Muy cierto. -Al amor recto, por tanto no puede tener acceso la locura ni lo que esté emparentado con la incontinencia.» [150]

También puede recordarse la descripción ideal que Jenofonte proponía de la corte de Ciro, que se daba a si misma el espectáculo de la belleza, por el perfecto dominio que cada uno ejercía sobre sí; el soberano manifestaba ostensiblemente un dominio y una moderación que alcanzaba a distribuir entre todos, según los

rangos, una conducta mesurada, el respeto de uno mismo y de los demás, el control cuidadoso del alma y del cuerpo, la economía de gestos, de tal modo que inigún movimiento involuntario y violento venía a perturbar un orden de belleza que parecía presente en el espíritu de todos: « Nunca se podría haber oído a alguien vociferar en su cólera o reír a carcajadas por su goce, más bien se habria dicho que tenían a la belleza por modelo.» [151] El individuo se cumple como sujeto moral en la plástica de una conducta medida con toda exactitud, bien a la vista de todos y digna de una larga memoria.

Se trata de un boceto, con fines preliminares; algunos rasgos generales que caracterizan la forma en que se reflexionó, en el pensamiento griego clásico, la práctica sexual v cómo se la constituvó como dominio moral. Los elementos de este dominio —la « sustancia ética» — estaban formados por aphrodisia es decir actos deseados por la naturaleza, asociados por ésta a un placer intenso y a los que conduce por medio de una fuerza siempre susceptible de exceso y de sublevación. El principio según el cual debemos regular esta actividad, el « modo de sujeción», no estaba definido por una legislación universal, que determinara los actos permitidos y prohibidos, sino más bien por una habilidad, un arte que prescribía las modalidades de un uso en función de variables diversas (necesidades, momento, situación). La labor que el individuo necesitaba ejercitar sobre sí mismo, la ascesis necesaria, tenía la forma de un combate a librar, de una victoria a obtener mediante el establecimiento de un dominio de uno sobre sí mismo, según el modelo de un poder doméstico o político. Finalmente, el modo de ser al que se accedía por este dominio de sí se caracterizaba como una libertad activa, indisociable de una relación estructural, instrumental y ontológica con la verdad

Ahora lo veremos: esta reflexión moral desarrolló a propósito del cuerpo, a propósito del matrimonio, a propósito del amor a los muchachos, temas de austeridad que no carecen de semejanza con los preceptos y prohibiciones que podremos encontrar en adelante. Pero bajo esta continuidad aparente, hay que tener en mente que el sujeto moral no se constituirá de la misma manera. En la moral cristiana del comportamiento sexual, la sustancia ética será definida no por las aphrodisia, sino por un dominio de los deseos que se ocultan en los arcanos del corazón, y por un conjunto de actos cuidadosamente definidos en su forma y sus condiciones; la sujeción tomará la forma no de una habilidad sino de un reconocimiento de la ley y de una obediencia a la autoridad pastoral; no se trata pues del dominio perfecto de uno sobre uno mismo en el ejercicio de una actividad de tipo viril que caracterizará al sujeto moral, sino más bien de la renuncia de uno mismo, y una pureza cuyo modelo es preciso buscarlo del lado de la virginidad. A partir de ahí, puede comprenderse la importancia en la moral cristiana de esas dos prácticas, a la vez opuestas y complementarias: una

codificación de los actos sexuales que se precisará cada vez más y el desarrollo de una hermenéutica del deseo y de los procedimientos de descifrado de sí.

Podríamos decir esquemáticamente que la reflexión moral de la Antigüedad a propósito de los placeres no se orienta ni hacia una codificación de los actos ni hacia una hermenéutica del sujeto, sino hacia una estilización de la actitud y una estética de la existencia. Estilización, porque la rarefacción de la actividad sexual se presenta como una especie de exigencia abierta: podremos comprobarlo fácilmente: ni los médicos que aconseian régimen, ni los moralistas que piden a los maridos respetar a la esposa, ni aquellos que dan consejo sobre la buena conducta a observar en el amor de los muchachos dirán con toda exactitud lo que es debido hacer o no en el orden de los actos o de las prácticas sexuales. Y la razón no radica sin duda en el pudor o la reserva de los autores, sino en el hecho de que el problema no está ahí: la templanza sexual es un ejercicio de la libertad que toma forma en el dominio de uno mismo, y éste se manifiesta en la forma en que el sujeto se mantiene y se contiene en el ejercicio de su actividad viril, la forma en que se relaciona consigo mismo en la relación que mantiene con los demás. Esta actitud, mucho más que los actos que se cometen o los deseos que se ocultan, dan asidero a los juicios de valor. Valor moral que es también un valor estético y valor de verdad, ya que al contemplar la satisfacción de las verdaderas necesidades, al respetar la verdadera jerarquía del ser humano y al no olvidar jamás lo que en verdad se es, podremos dar a nuestra conducta la forma que asegura el renombre y amerita el recuerdo.

Ahora hay que ver cómo algunos de los grandes temas de la austeridad sexual, que tendrían un destino histórico mucho más allá de la cultura griega, se formaron y desarrollaron en el pensamiento del siglo IV. No partiré de teorías generales del placer o de la virtud; me apoyaré en las prácticas existentes y reconocidas según las cuales los hombres buscaban dar forma a su conducta: práctica del régimen, práctica del gobierno doméstico, práctica del cortejo en el comportamiento amoroso; intentaré mostrar cómo estas tres prácticas han sido motivo de reflexión en la medicina o la filosofía y cómo estas reflexiones propusieron diversas maneras, no precisamente de codificar la conducta sexual, sino más bien de «estilizarla»; estilizaciones en la Dietética, como arte de la conducta del hombre en tanto jefe de familia; en la Erótica, como arte de la conducta del hombre en tanto jefe de familia; en la Erótica, como arte de la conducta del hombre en tanto jefe de familia; en la Erótica, como arte de la conducta del hombre y del muchacho en la relación de amor." [152]

# CAPÍTULO II

La reflexión moral de los griegos sobre el comportamiento sexual no buscó justificar las interdicciones, sino estilizar una libertad: aquella que ejerce, en su actividad, el hombre « libre». De ahí lo que puede parecer, a primer golpe de vista, una paradoja: los griegos practicaron, aceptaron y valoraron las relaciones entre hombres y muchachos, y sus filósofos concibieron y edificaron no obstante a este respecto una moral de la abstención. Desde luego admitieron que un hombre casado pudiera ir a buscar placeres sexuales fuera del matrimonio, y sin embargo sus moralistas concibieron el principio de una vida matrimonial en la que el marido sólo tendría relaciones con su propia esposa. Nunca concibieron que el placer sexual fuera un mal por sí mismo o que pudiera formar parte de los estigmas naturales de una falta, y sin embargo sus médicos se sintieron inquietos ante las relaciones de la actividad sexual con la salud y desarrollaron toda una reflexión sobre los peligros de su práctica.

Empecemos por este último punto. De inmediato es preciso observar que su reflexión no se referia en lo esencial al análisis de los diferentes efectos patológicos de la actividad sexual; tampoco buscaba organizar ese comportamiento como un dominio en el que pudieran distinguirse conductas normales y prácticas anormales y patológicas. Sin duda, tales temas no estaban del todo ausentes, pero no era ése el que constituía el tema general de la interrogante sobre las relaciones entre las aphrodisia, la salud, la vida y la muerte. La, preocupación principal de esta reflexión era definir el uso de los placeres —sus condiciones favorables, su práctica útil, su disminución necesaria — en función de una determinada manera de ocuparse del cuerpo propio. La preocupación era mucho más «dietética» que «terapéutica»: asunto de régimen que buscaba reglamentar una actividad reconocida como importante para la salud. La problematización médica del comportamiento sexual se llevó a cabo menos a partir de la preocupación por eliminar sus formas patológicas que a partir de la voluntad de integrarlo lo mejor posible a la gestión de la salud y a la

## 1 DEL RÉGIMEN EN GENERAL

Para aclarar la importancia que los griegos daban al régimen, el sentido general que daban a la « dietética» y la forma en que ligaban su práctica a la medicina, podemos referirnos a dos relatos del origen: uno se encuentra en la colección hipocrática y el otro en Platón.

El autor del trabajo sobre La antigua medicina, lejos de conicebir el régimen como una práctica advacente al arte médico --- una de sus aplicaciones o una de sus prolongaciones-, hace por el contrario que la medicina nazca de la preocupación primera v esencial del régimen.[1] Según él, la humanidad se habría separado de la vida animal por una especie de ruptura de dieta: en el origen, en efecto, los hombres habrían utilizado una alimentación semejante a la de los animales: carne, vegetales crudos y sin preparación. Semejante manera de nutrirse, que podía curtir a los más vigorosos, era severa para los más frágiles: en breve, morían o jóvenes o viejos. Así, los hombres habrían buscado un régimen mei or adaptado « a su naturaleza» : ese régimen que caracteriza todavía a la actual forma de vivir. Pero gracias a esta dieta más suave las enfermedades se habrían vuelto menos inmediatamente mortales, advirtiéndose entonces que los alimentos de los sanos no podían convenir a los enfermos: éstos necesitaban otro tipo de alimentos. La medicina se habría formado entonces como « dieta» propia de los enfermos y a partir de una interrogante sobre el régimen específico que les convenía. En este relato de origen, la dietética surge como inicio: da lugar a la medicina como una de sus aplicaciones particulares.

Platón —bastante desconfiado frente a la práctica dietética, o por lo menos de los excesos que de ella resultan, por las razones políticas y morales que veremos - piensa por el contrario que la preocupación del régimen nació de una modificación de las prácticas médicas:[2] en el origen, el dios Asclepio [Esculapio] habría enseñado a los hombres cómo curar enfermedades y heridas mediante remedios drásticos y operaciones eficaces. De esta práctica de las medicaciones simples trae el testimonio Homero, según Platón, en el relato que hace de las curaciones de Menelao y de Eurípilo, bajo los muros de Troya: se chupaba la sangre de los heridos, se vertía sobre las llagas ciertos emolientes y se les daba a beber vino espolvoreado de harina y de queso rallado.<sup>[3]</sup> Fue más tarde, cuando los hombres se alejaron de la vida ruda v sana de los antiguos tiempos, cuando se buscó seguir las enfermedades « paso a paso» y sostener mediante un largo régimen a quienes tenían mala salud y que la padecían justo porque, al no vivir como era debido, eran víctimas de males duraderos. Según esta génesis, la dietética aparece como una especie de medicina para los tiempos de molicie; estaba destinada a las existencias mal llevadas y que buscaban

prolongarse. Bien se ve: si para Platón la dietética no es un arte originario, no es porque el régimen, la diatitē, carexca de importancia; la razón por la cual, en la época de Esculapio o de sus primeros sucesores, nadie se preocupaba por la dietética era que el « régimen» que realmente seguían los hombres, la forma en que se nutrian y hacían ejercicio, era conforme a la naturaleza. [4] Ante esta perspectiva, la dietética fue claramente una inflexión de la medicina, pero sólo se convirtió en esa prolongación del arte de curar el día en que el régimen como forma de vida se separó de la naturaleza, y si constituye siempre el necesario acompañamiento de la medicina, lo es en la medida en que no se podría cuidar a nadie sin rectificar el género de vida que lo ha efectivamente puesto enfermo. [5]

En todo caso, sea que se haga del saber dietético un arte primitivo o que se vea en él una derivación ulterior, está claro que la propia « dieta», el régimen, es una categoría fundamental a cuyo través puede pensarse la conducta humana; caracteriza la forma en que se maneja la existencia y permite fijar un conjunto de reglas para la conducta: un modo de problematización del comportamiento, que se hace en función de una naturaleza que hay que preservar y a la que conviene conformarse. El régimen es todo un arte de vivir.

1. El dominio que un régimen convenientemente meditado debe cubrir se define por una lista que con el tiempo ha adquirido un valor casi canónico. Es la que se encuentra en el libro VI de las Epidemias: comprende: « los ejercicios (ponoi). los alimentos (sitia), las bebidas (pota), los sueños (hypnoi), las relaciones sexuales (aphrodisia)» -todas cosas que deben ser « medidas» [6] La meditación dietética desarrolló esta enumeración. Entre los ejercicios, se distinguen aquellos que son naturales (caminar, pasear) y los que son violentos (la carrera, la lucha), v se decide cuáles son los que conviene practicar v con qué intensidad, en función de la hora del día, del momento del año, de la edad del sujeto, del alimento que ha tomado. Pueden añadirse baños más o menos calientes a los ejercicios, y también ellos dependen de la estación, de la edad, de las actividades y de las comidas y a hechas o por hacer. El régimen alimentario -comida y bebida- debe dar cuenta de la naturaleza y de la cantidad de lo que se absorbe, del estado general del cuerpo, del clima, de las actividades a las que uno se entrega. Las evacuaciones -purgas y vómitos- habrán de corregir la práctica alimentaría v sus excesos. También el sueño implica distintos aspectos que el régimen puede hacer variar: el tiempo que se le consagra, las horas que se escogen, la calidad de la cama, su dureza, su calor. Así, pues, el régimen debe tener en cuenta numerosos elementos de la vida física de un hombre, o por lo menos de un hombre libre, y ello a lo largo de todos los días, desde el levantarse hasta el acostarse. El régimen, cuando se le detalla, toma el paso de un verdadero empleo del tiempo: así es como el régimen propuesto por Diocles sigue. momento a momento, el hilo de un día común desde el despertar hasta la comida de la tarde y el dormir pasando por los primeros ejercicios, las abluciones y las fricciones del cuerpo y de la cabeza, los paseos, las actividades privadas y el gimnasio, el desayuno, la siesta, y de nuevo el paseo y el gimnasio, las unciones y las fricciones, el almuerzo. A lo largo del tiempo, y a propósito de cada una de las actividades del hombre, el régimen problematiza la relación con el cuerpo y desarrolla una manera de vivir en la que las formas, las elecciones, las variables están determinadas por el cuidado del cuerpo. Pero el cuerpo no es el único encausado.

2. En los diferentes dominios en los que se requiere, el régimen ha de establecer una medida: « un cerdo se daria cuenta» , como dice uno de los interlocutores del diálogo platónico de los *Rivales*: [7] « por lo que respecta al cuerpo» , lo que es túles « lo que está dentro de la justa medida» y no lo que sobrepasa o lo que adolece. Ahora bien, esta medida debe comprender tanto el orden corporal como el orden moral. Los pitagóricos, que sin duda desempeñaron un papel importante en el desarrollo de la dietética, señalaron fuertemente la correlación entre los cuidados necesarios al cuerpo y la preocupación de guardar al alma su pureza y su armonía. Si es cierto que piden a la medicina la purga del cuerpo y a la música la del alma, atribuyen también al canto y a los instrumentos efectos benéficos sobre el equilibrio del organismo. [8] Las numerosas interdicciones alimentarias que se fijaron tenían significaciones culturales y religiosas, y la crítica que hacían a todo abuso en el orden de la alimentación, de la bebida, de los ejercicios y de las actividades sexuales tenían a la vez valor de precepto moral y de consejo eficaz para la salud. [9]

Igualmente, aparte del contexto estrictamente pitagórico, el régimen se definia desde luego bajo este doble registro: el de la buena salud y el del buen mantenimiento del alma. Y esto porque se inducían la una al otro, pero también porque la resolución de seguir un régimen medido y razonado, así como la aplicación que se le dedica, por sí mismas revelan una indispensable firmeza moral. El Sócrates de Jenofonte destaca bien esta correlación cuando recomienda a los jóvenes ejercitar regularmente su cuerpo mediante la práctica de la gimnasia. Ve en ella la garantía de que uno podrá defenderse mejor en la guerra, evitar, como soldado, la reputación de cobardía, servir mejor a la patría, obtener elevadas recompensas (y dejar así a los descendientes fortuna y posición); de ello espera una protección contra las enfermedades y los achaques del cuerpo. Pero subraya igualmente los buenos efectos de esta gimnasia, dice, donde menos se lo espera: en el pensamiento, ya que un cuerpo con mala salud tiene como consecuencia el desvarío, el desaliento, el mal humor, la locura, hasta el punto de que los conocimientos adquiridos acaban por ser lanzados del alma.

Pero igualmente el rigor de un régimen físico, con la resolución que se precisa para seguirlo, requiere de una indispensable firmeza moral y permite ejercitarla. Ahí radica, a los ojos de Platón, la verdadera razón que debe dárseles a las prácticas por las que se intenta adquirir la fuerza, la belleza y la salud del cuerpo: no sólo, dice Sócrates en el libro IX de La república, el hombre sensible « no se entregará al placer bestial e irracionab ; no sólo no pondrá « de ese lado las preocupaciones», sino que hará más: « ni siquiera mirará a su salud ni considerará como un privilegio la fuerza, la salud y la belleza, si de todo esto no ha de venirle la salud del espíritu». El régimen físico debe encomendarse al principio de una estética general de la existencia en la que el equilibrio corporal será una de las condiciones de la justa jerarquía del alma: « se le verá siempre ajustando la armonía del cuerpo en gracia de la sinfonía del alma», lo que permitirá que se conduzca como un músico de verdad (mousikos). [11] El régimen físico, pues, no debe ser cultivado con exceso por sí mismo.

De buena gana reconocemos la posibilidad de un peligro en la práctica misma de la «dieta». Pues si el régimen tiene por objeto evitar los excesos. puede haber exageración en la importancia que le acordemos y en la autonomía que se le deje. En general, este riesgo se percibe de dos formas: Hay el peligro de lo que podríamos llamar el exceso «atlético», el cual se debe a adiestramientos repetidos, que desarrollan exageradamente el cuerpo y acaban por adormecer el alma hundida en una musculatura demasiado poderosa: muchas veces censura Platón estos excesos de los atletas y declara que no los desea para los jóvenes de su ciudad. [12] Pero también existe el peligro de lo que podríamos llamar el exceso « valetudinario» : se trata de la vigilancia de todos los instantes que uno dedique al cuerpo, a la salud, al menor de los males. De este exceso, según Platón, el mejor ejemplo está en aquel que pasa por uno de los fundadores de la dietética, el maestro de gimnasia Heródico; muy ocupado en no apartarse para nada de la más pequeña regla del régimen que se había impuesto, « empleó» su ciencia durante años en una vida que se extingue. Ante esta actitud, Platón plantea dos reproches: es actitud de hombres ociosos que no son útiles a la ciudad: pueden comparárseles ventajosamente esos artesanos circunspectos que. bajo el pretexto de migrañas, no quieren envolverse con lienzos la cabeza, va que no pueden perder tiempo con los pequeños cuidados que requiere la salud. Pero también es actitud de quienes, ante el miedo de perder la vida, buscan cómo retrasar el término fijado por la naturaleza. La práctica del régimen trae consigo ese peligro --moral pero también político--- de prestar un cuidado excesivo al cuerpo (peritte epimeleia tou somalos).[13] Esculapio, que sólo curaba a golpe de pociones y resecciones, era un sabio político: sabía que, en un estado bien gobernado, nadie tiene el ocio de pasar su vida enfermo y haciéndose cuidar. [14]

3. La desconfianza respecto de los regimenes excesivos muestra que la dieta no tiene por finalidad llevar la vida tan lejos en el tiempo como sea posible ni con logros tan altos como sea posible, sino más bien hacerla útil y feliz dentro de los límites que se le han fijado. Tampoco debe proponerse fijar de una vez por todas las condiciones de una existencia. No es bueno el régimen que sólo permite vivir en un solo lugar, con un solo tipo de alimento v sin que podamos exponernos a ningún cambio. La utilidad del régimen radica precisamente en la posibilidad que proporciona a los individuos de enfrentarse a situaciones diferentes. Así es como Platón opone el régimen de los atletas, tan estricto que no pueden apartarse de él sin « graves v violentas dolencias», a aquel que querría ver adoptado por sus guerreros: éstos deben ser como perros siempre vigilantes: cuando están en campaña, deben poder mudar a menudo de agua y alimento", « pasar del ardor del sol al frío del invierno» y « no decaer en su salud». [15] Sin duda los soldados de Platón tenían responsabilidades particulares. Pero regímenes generales obedecen también a este principio. El autor de el Del régimen de la colección hipocrática tiene cuidado en subrayar que dirige sus consejos al número mayor de gente y no a algunos privilegiados inactivos; es decir, se dirige a « quienes trabajan, quienes viajan, navegan, se exponen al sol y al frío». [16] Se ha llegado a interpretar este pasaje como la señal de un interés particular por las formas de la vida activa y profesional. Sobre todo hay que reconocer en él la preocupación -común por lo demás a la moral y a la medicina- de armar al individuo frente a la multiplicidad de las circunstancias posibles. No podemos ni debemos pedir al régimen que esquive la fatalidad o desvíe la naturaleza. Lo que se espera de él es que permita reaccionar, y no a ciegas, ante los acontecimientos imprevistos tal como se presenten. La dietética es un arte estratégico, en el sentido de que debe permitir responder, de una manera razonable v por lo tanto útil, a las circunstancias

En la vigilancia que ejerce respecto del cuerpo y de sus actividades, requiere, por parte del indivíduo, dos formas muy partículares de atención. Exige lo que podríamos llamar una atención « serial», una atención secuencial: las actividades, en si mismas, no son ni buenas ni malas; su valor está determinado, por una parte, por aquellas que las preceden y por aquellas que las siguen y una misma cosa (determinado alimento, cierto tipo de ejercicio, un baño caliente o frío) será recomendada o desaconsejada según que debamos desempeñar o desempeñemos tal o cual actividad (las prácticas que se siguen deben compensarse en sus efectos, pero el contraste entre ellas no debe ser demasiado vivo). La práctica del régimen implica también una vigilancia « circunstancial», una atención a la vez muy aguda y muy amplia que es necesario dirigir hacia el mundo exterior, sus elementos sus, sensaciones: el clima desde luego, las estaciones, las horas del dia, el grado de humedad y de sequedad, de calor o de

frío, los vientos, las características propias de una región, el establecimiento de una ciudad. Y las indicaciones relativamente detalladas que nos da el régimen hipocrático deben servirle, a quien está familiarizado con ellas, para modular su forma de vida en función de todas estas variables. No hay que considerar al régimen como un cuerpo de reglas universales y uniformes; más bien se trata de una especie de manual para actuar en situaciones diversas en las que podemos encontrarnos; de un tratado para ajustar el comportamiento según las circunstancias

4. Técnica de existencia, la dietética lo es finalmente en ese sentido de que no se contenta con transmitir los conseios de un médico a un individuo que habrá de aplicarlos pasivamente. Sin entrar aquí en la historia del debate en el que se opusieron medicina y gimnasia acerca de su competencia respectiva para la determinación del régimen, es necesario tener en mente que no se concebía a la dieta como una obediencia ciega al saber de otro; debía ser, por parte del individuo, una práctica ponderada de sí mismo y de su cuerpo. Cierto que, para seguir el régimen que conviene, es necesario escuchar a los que saben; pero esta relación debe tomar la forma de la persuasión. La dieta del cuerpo, para ser razonable, para ajustarse como es debido a las circunstancias y al momento, también debe ser motivo de pensamiento, de reflexión y de prudencia. Mientras que los medicamentos o las operaciones actúan sobre el cuerpo que los sufre, el régimen se dirige al alma y le inculca principios. Así, en las Leves. [17] Platón distingue dos tipos de médicos: los que son buenos para los esclavos (con gran frecuencia son ellos mismos de condición servil) y que se limitan a prescribir sin dar explicaciones, y aquellos nacidos libres que se dirigen a los hombres libres; éstos no se contentan con escribir recetas, sino que conversan, dan sus razones tanto al enfermo como a los amigos: lo educan, lo exhortan, lo persuaden mediante argumentos que, una vez convencido, serán de tal naturaleza que lo impulsen a llevar la vida que le conviene. Del médico sabio, el hombre libre debe recibir, más allá de los medios que permiten la cura propiamente dicha, una armadura racional para el conjunto de su existencia. [18] Un breve pasaje de los Recuerdos de Sócrates nos muestra el régimen bajo el aspecto de una práctica concreta y activa de la relación con uno mismo. Vemos a Sócrates aplicándose con el fin de lograr que sus discípulos « puedan bastarse a sí mismos» en la posición que les sea propia. Para este fin, les ordena aprender (sea a través de él. sea a través de otro maestro) lo que un hombre de bien debe saber dentro de los límites circunscritos de lo que le es útil, y nada más: aprender lo necesario en el orden de la geometría, de la astronomía, de la aritmética. Pero también los exhorta « a mirar por su salud» . Y este « cuidado» , que en efecto debe apoy arse en el saber recibido, debe también desarrollarse a través de una atención vigilante de sí mismo: observación de sí que, además, lo que no carece de

importancia, representa también un trabajo de escritura y anotación: « Que cada quien se observe a sí mismo y anote qué alimento, qué bebida, qué ejercicio le convienen y cómo debe usar de ellos para conservar la salud más perfecta.» La buena administración del cuerpo, para volverse un arte de vida, debe pasar por una puesta por escrito realizada por el sujeto acerca de sí mismo; por medio de ésta podrá adquirir su autonomía y escoger con plena conciencia entre lo que es bueno y lo que es malo para él: « Si nos observamos así, dijo Sócrates a sus discipulos, difícilmente encontraremos un médico que discierna mejor lo que es favorable a nuestra salud.» [19]

En resumen, la práctica del régimen como arte de vivir es bien distinta de un simple conjunto de precauciones destinadas a evitar las enfermedades o a acabar de curarlas. Es toda una forma de constituirse como un sujeto que tiene el cuidado justo, necesario y suficiente de su cuerpo. Cuidado que recorre la vida cotidiana; que hace de las actividades principales o corrientes de la existencia una postura a la vez de salud y de moral, que define entre el cuerpo y los elementos que lo rodean una estrategia circunstancial, y que busca finalmente armar al individuo mismo con una conducta racional. ¿Qué lugar se le acordó a las aphrodisia en esta administración razonable y natural de la vida?

### 2 LA DIETA DE LOS PLACERES

Dos tratados de Dietética que forman parte de la colección hipocrática han llegado hasta nosotros. Uno, el más antiguo, es también el más breve: es el Peri diatiês hygiainēs, el Régimen salubre; por mucho tiempo se consideró que formaba la última parte del tratado De la naturaleza del hombre; [20] el segundo, el Peri diatiês, es también el más desarrollado. Además, Oribasio recogió en su Colección médica[21] un texto de Diocles, consagrado a la higiene, que da, con gran meticulosidad, una regla para la vida cotidiana; finalmente, a este mismo Diocles—que vivió a fines del siglo IV—se le atribuyó un texto muy breve, que fue recogido en las obras de Pablo de Egina:[22] el autor da en él indicaciones sobre la manera de reconocer en uno mismo los primeros signos de enfermedad, así como aleunas reglas generales de régimen estacional.

Mientras que el Régimen salubre no dice nada de la cuestión de las aphrodisia, el Peri diatiês comporta sobre este punto una serie de recomendaciones y prescripciones. La primera parte de la obra se presenta como una reflexión sobre los principios generales que deben presidir la organización del régimen. En efecto, el autor ratifica que algunos de sus numerosos predecesores pudieron dar buenos consejos sobre este o aquel punto en particular, pero nadie pudo presentar una exposición completa de la materia que él buscaba tratar, pues es necesario, para «escribir correctamente acerca de la dieta humana», ser capaz de

«conocer y reconocer» la naturaleza del hombre en general, así como su constitución de origen (hē ex archēs systassis) y el principio que debe imperar en el cuerpo (to epicrateon en tōi sōmati). [23] El autor considera, como dos elementos fundamentales del régimen, la alimentación y los ejercicios; éstos ocasionan gastos que la alimentación y la bebida tienen la función de compensar.

La segunda parte del texto desarrolla la práctica de la dietética, al tomar como punto de vista las propiedades y efectos de los elementos que entran en el régimen. Después de las consideraciones sobre las regiones -altas o bajas, secas o húmedas, expuestas a uno u otro viento-, pasa revista a los alimentos (la cebada o el trigo, contemplados según la finura de la molienda, el momento en que se amasó la harina, la cantidad de agua necesaria para la mezcla; las carnes, distinguidas según sus diversas proveniencias; las frutas y las legumbres, consideradas según las especies), después los baños (calientes, fríos, antes o después de los alimentos), los vómitos, el sueño, los ejercicios (naturales, como los de la vista, el oído, la voz, el pensamiento o el paseo; violentos a la manera de las carreras de velocidad o de fondo, movimientos de los brazos, la lucha en el suelo, con pelota, a mano limpia; practicados en el polvo o con el cuerpo aceitado). En esta enumeración de los elementos del régimen, la actividad sexual (lagneiē) está justamente señalada entre los baños y las unciones, por una parte, v los vómitos, por la otra, v se la menciona sólo por sus tres efectos. Dos de ellos son cualitativos: calentamiento debido a la violencia del ejercicio (ponos) y a la eliminación de un elemento húmedo; humidificación en cambio porque el ejercicio hace consumirse las carnes. Un tercer efecto es cuantitativo: la evacuación provoca el adelgazamiento. « El coito adelgaza, humedece y acalora: acalora a causa del ejercicio y de la secreción de humedad; adelgaza por la evacuación y humedece por lo que queda en el cuerpo de la consumición [de las carnes] producida por el ejercicio.» [24]

En cambio, en la tercera parte de este *Del régimen*, encontramos acerca de las *aphrodisia* un cierto número de prescripciones. Esta tercera parte se presenta en sus primeras páginas como una especie de gran calendario de salud, un almanaque permanente de las estaciones y de los regimenes que convienen a cada una. Pero el autor subraya la imposibilidad de dar una fórmula general que fije el justo equilibrio entre ejercicios y alimentos; marca la necesidad de tener en mente las diferencias entre las cosas, los individuos, las regiones, los momentos; [25] así pues el calendario no debe leerse como un conjunto de recetas imperativas sino como principios estratégicos que hay que saber adaptar a las circunstancias. En suma, mientras que la segunda parte del texto contempla más bien los elementos del régimen en sí según sus cualidades y por sus propiedades intrínsecas (y ahí apenas se evoca a las *aphrodisia*), la tercera parte, al principio, está consagrada sobre todo a las variables de situación.

Desde luego, el año está dividido en cuatro estaciones. Pero éstas, a su vez. están subdivididas en periodos más cortos, de algunas semanas o incluso de algunos días. Pues los caracteres propios de cada estación evolucionan con frecuencia de manera progresiva, y, además, siempre existe el peligro de modificar bruscamente el régimen: como los excesos, los cambios súbitos tienen efectos nocivos; « ir poco a poco (to kata mikron) es una regla acertada, sobre todo en el caso de cambiar de una cosa a otra». Esto tiene por consecuencia que « en cada estación, habrá que modificar poco a poco (kata mikron) cada elemento del régimen». [26] Así el régimen de invierno debe estar subdividido como lo quiere la propia estación, en un periodo de cuarenta y cuatro días que va desde el ocaso de las Plévades hasta el solsticio, más un periodo exactamente equivalente que sigue a una atemperación de quince días. La primavera comienza por un periodo de treinta v dos días, desde la salida de Arturo, v la llegada de las golondrinas, hasta el equinoccio: a partir de ahí, la estación debe dividirse en seis periodos de ocho días. Viene entonces el verano, que implica dos fases: de la salida de las Pléyades al solsticio, y de ahí al equinoccio. Desde ese momento hasta el ocaso de las Pléyades, uno debe, a lo largo de cuarenta y ocho días, prepararse para el « régimen invernal» .

El autor no da, para cada una de estas pequeñas subdivisiones, un régimen completo. Más bien define, con más o menos detalles, una estrategia de conjunto en función de las cualidades propias de cada uno de los momentos del año. Esta estrategia obedece a un principio de oposición, de resistencia, o por lo menos de compensación: el frío de una estación debe equilibrarse de nuevo mediante un régimen de recalentamiento ante el temor de que el cuerpo se enfrie demasiado; en cambió, un calor fuerte pide un régimen emoliente y refrescante. Pero también debe obedecer a un principio de imitación y de conformidad: para una estación suave y que evoluciona gradualmente, un régimen suave y progresivo, en la época en la que las plantas preparan su vegetación, los humanos deben hacer lo mismo y preparar el desarrollo de su cuerpo; de la misma manera, durante la rudeza del invierno, los árboles se curten y adquieren robustez; también los hombres adquieren vigor si no huyen del frío y se exponen a él valientemente." [27]

Es dentro de este contexto general que el uso de las aphrodisia está reglamentado teniendo en cuenta los efectos que pueden producir sobre el juego del calor y el frío, de lo seco y de lo húmedo, según la fórmula general que encontramos en la segunda parte del texto. Las recomendaciones que les conciernen se sitúan en general entre las prescripciones alimentarias y los consejos acerca de los ejercicios o de las evacuaciones. El invierno, desde el coaso de las Pléyades hasta el equinoccio de primavera, es una estación en la que el régimen debe ser secante y cálido en la medida en que la estación sea fria

y húmeda: así, pues, carnes asadas más que cocidas, pan de trigo candeal, legumbres secas y en pequeña cantidad, vino algo diluido, pero en poca cantidad; numerosos ejercicios y de todas clases (carreras, luchas, paseos); baños que deben ser fríos después de los adiestramientos - siempre demasiado calurosos de la carrera, y calientes después de todos los demás ejercicios: relaciones sexuales más frecuentes, sobre todo para los hombres de más edad para quienes el cuerpo tiende a enfriarse; emético tres veces por mes para los temperamentos húmedos, y dos veces para aquellos que son secos. [28] Durante el periodo de primavera en el que el aire es más cálido y más seco, y cuando es necesario prepararse al crecimiento del cuerpo, deben comerse tanto carnes cocidas como asadas, absorber legumbres húmedas, tomar baños, disminuir la cantidad de relaciones sexuales y de eméticos: vomitar sólo dos veces al mes o más rara vez incluso, de modo que el cuerpo conserve « una carne pura» . Después de la salida de las Pléyades, cuando llega el verano, es contra la sequedad sobre todo que debe luchar el régimen: beber vinos ligeros, blancos y diluidos; pasteles de cebada, legumbres hervidas o crudas, si no exponen a subir el calor; abstenerse de eméticos y reducir en lo posible los actos sexuales (toisi de aphrodisioisin hōs hēkista); disminuir los ejercicios, evitar las carreras que secan el cuerpo, así como caminar bajo el sol, y preferir la lucha en el polvo.[29] A medida que nos acercamos a la salida de Arturo y al equinoccio de otoño, hay que hacer más suave y húmedo el régimen; nada se dice de particular sobre el régimen sexual. El Régimen de Diocles está mucho menos desarrollado que el de Hipócrates,

pero tiene más detalle en el empleo del tiempo cotidiano, que ocupa una gran parte del texto: desde las fricciones que deben seguir de inmediato al levantarse con el fin de reducir la rigidez del cuerpo hasta las posiciones que conviene adoptar en la cama, cuando llega el momento de acostarse (« ni muy extendido ni fuertemente flexionado» v sobre todo nunca sobre la espalda), todos los principales momentos del día son examinados, con los baños, las fricciones las unciones, las evacuaciones, los paseos, los alimentos que convienen.[30] Sólo cuando se trata de las variaciones estacionales se contempla la cuestión de los placeres sexuales y de su modulación, y después de evocar algunos principios generales de equilibrio: « Es un punto muy importante para la salud que la potencia de nuestro cuerpo no sea deprimida por otra potencia.» Pero el autor se limita a breves consideraciones generales; primero, que nadie debe « hacer uso frecuente y continuo del coito» : que conviene más « a la gente fría, húmeda, atrabiliario y flatulenta» y menos a quienes son magros; que existen periodos de la vida en que son más nocivos, como entre la gente de edad o entre quienes están en « el período que va de la niñez a la adolescencia» [31] En cuanto al texto, sin duda más tardío, conocido como una carta de Diocles al rey Antígono, la economía que propone de los placeres sexuales, en sus líneas generales, está

extremadamente cerca de la de Hipócrates: en el solsticio de invierno, que es la época en que más predispuesto está uno al catarro, la práctica sexual no debe restringiese. Durante la época de ascensión de las Pléyades, tiempo durante el cual domina la bilis amarga en el cuerpo, hay que recurrir al acto sexual con mucha mesura. Incluso habría que renunciar a él por entero en el momento del solsticio de verano, cuando la atrabilis se desborda en el organismo, y hay que abstenerse de él, al igual que de todo vomitivo, hasta el equinoccio de otoño. [32]

En este régimen de los placeres hay muchos rasgos que merecen subray arse. Y, de buen principio, el lugar restringido que se da al problema de las relaciones sexuales cuando se lo compara con el que se concede a los ejercicios y sobre todo a la alimentación. La cuestión de los alimentos en función de sus cualidades propias y de las circunstancias en las que se los toma (se trate de las estaciones del año o el estado particular del organismo) es, para la reflexión dietética, considerablemente más importante que la actividad sexual. Por otra parte, es preciso observar que la inquietud del régimen nunca concierne a la forma misma de los actos: nada sobre el tipo de relación sexual, nada sobre la posición « natural» o las prácticas indebidas, nada sobre la masturbación, nada tampoco sobre aquellos problemas que habrán de ser tan importantes a continuación, el coito interrumpido y los procedimientos anticonceptivos.[33] Se considera a las aphrodisia en bloque, como una actividad en la que lo que importa no está determinado por las diversas formas que puede tomar; sólo habrá que preguntarse si debe tener lugar, con qué frecuencia y en qué contexto. La problematización tiene lugar esencialmente en términos de cantidad v de circunstancias

Incluso esta cantidad no se contempla bajo la forma de una determinación numérica precisa. Siempre queda en el orden de una estimación global: usar de los placeres « más ampliamente» (pleon) o en más pequeña cantidad (elasson) o también lo menos posible (hōs hēkista). Lo que quiere decir no que es inútil prestarle una atención precisa, sino que no es posible determinar por adelantado v para todos el ritmo de una actividad que conjuga cualidades —lo seco, lo caliente, lo húmedo y lo frío-entre el cuerpo y el medio en el que se encuentra. Si en efecto los actos sexuales dependen del régimen y exigen « moderación», esto es así en la medida en que producen -por los movimientos del cuerpo y la expulsión del semen- efectos de acaloramiento, de enfriamiento, de sequedad y de humidificación. Abaten o elevan el nivel de cada uno de los elementos que conforman el equilibrio del cuerpo; modifican también la relación entre este equilibrio v el juego de tales elementos en el mundo exterior: secamiento v calentamiento, que pueden ser buenos para un cuerpo húmedo y frío, lo serán menos si la estación y el clima son en sí mismos cálidos y secos. El régimen no debe fijar las cantidades ni determinar los ritmos: debe tratar, en las relaciones

en las que no puede definirse más que los caracteres de conjunto, las modificaciones cualitativas y los reajustes que se han hecho necesarios. De pasada puede observarse que el seudo-Aristóteles en los Problemas parece ser el único en sacar, de uno de los principios más conocidos de esta fisiología cualitativa (a saber que las mujeres en general son frías y húmedas mientras que el hombre es cálido y seco), la consecuencia de que la estación mejor para las relaciones sexuales no es la misma para uno que para el otro sexo: es el verano la estación en la que las mujeres se sienten llevadas al acto venéreo, mientras que los hombres se inclinan a él sobre todo en el invierno. [34]

Así, la dietética problematiza la práctica sexual, no como un conjunto de actos diferenciables según sus formas y el valor de cada uno, sino como una « actividad» a la que debe darse libre curso en conjunto o ponerle freno según referencias cronológicas. En este sentido podemos hacer la comparación de este régimen con ciertas regulaciones que encontraremos más tarde en la pastoral cristiana. También aquí, en efecto, para delimitar la actividad sexual, algunos de los criterios utilizados serán de orden temporal. Pero tales criterios no serán simplemente más precisos: entrarán en el juego de un modo totalmente diferente: determinarán momentos en los que la práctica está permitida y otros en los que está prohibida, y este reparto riguroso será fijado según diferentes variables: año litúrgico, ciclos menstruales, periodo de embarazo o época que sique al parto. [35] En los regímenes médicos antiguos, en cambio, las variaciones son progresivas, y más que organizarse según la forma binaria de lo permitido y lo prohibido, sugieren una oscilación permanente entre el más y el menos. El acto sexual no aparece considerado como una práctica lícita o ilícita según los límites temporales en cuyo interior se inscribe: está contemplado como una actividad que, en el punto de intersección entre el individuo y el mundo, el temperamento y el clima, las cualidades del cuerpo y las de la estación, puede llevar a consecuencias más o menos nefastas v. por lo tanto, debe obedecer a una economía más o menos restrictiva. Se trata de una práctica que pide reflexión v prudencia. No es pues cuestión de fijar, uniformemente y para todos, los « días laborales» del placer sexual, sino de calcular bien los momentos oportunos y las frecuencias que convienen.

### 3 RIESGOS Y PELIGROS

El régimen de las aphrodisia, con la necesidad de moderar su práctica, no descansa en el postulado de que los actos sexuales serían, en sí mismos y por naturaleza, malos. No son objeto de ninguna descalificación de principio. La cuestión que se plantea a su respecto se refiere a un uso, a un uso que hay que modular según el estado del cuerpo y las circunstancias externas. Sin embargo, la necesidad de recurrir a un régimen cuidadoso y de prestar a la práctica sexual

una atención vigilante se justifica por dos series de razones en las que se manifiesta, en cuanto a los efectos de esta actividad, una cierta inquietud.

1. La primera serie de razones concierne a las consecuencias del acto sexual sobre el cuerpo del individuo. Sin duda admitiremos que hay temperamentos para los que la actividad sexual es más favorable: así es para quienes sufren de una abundancia de pituita, ya que permite la evacuación de los líquidos que, al corromperse, dan nacimiento a este humor, o también para quienes digieren mal, cuyo cuerpo se consume y tienen el vientre frío y seco; [36] en cambio, para otros—cuyo cuerpo y cuya cabeza son obstruidos por los humores—sus efectos son más bien nocivos. [37]

Pero, a pesar de esta neutralidad de principio y de esta ambivalencia contextual, la actividad sexual es objeto de una sospecha constante. Diógenes Laercio relata una sentencia de Pitágoras según la cual la regla general de un régimen estacional está directamente asociada con una exigencia de rarefacción permanente y con una afirmación de nocividad intrínseca: « Hay que entregarse a las aphrodisia en invierno y no en verano, y con gran moderación en primavera v otoño: de todos modos, en toda estación es penosa v mala para la salud.» Y Diógenes cita además esta respuesta de Pitágoras a quien le preguntaba por el momento preferido para el amor: «Cuando uno quiere debilitarse.» [38] Pero los pitagóricos no son los únicos ni mucho menos en manifestar una desconfianza semejante; la regla de « con la menor frecuencia», la búsqueda del « mal menor» son invocadas también en textos que sólo tienen miras médicas o higiénicas: la Dieta de Diocles se propone establecer las condiciones por las cuales el uso de los placeres provocará « el menor mal» (hēkista enochlei):[39] v los Problemas del seudo-Aristóteles, al comparar los efectos del acto sexual con el arrancar una planta, que siempre pierde las raíces. aconsejan tener sólo relaciones en los casos de necesidad apremiante [40] A través de una dietética que debe determinar cuándo es útil v cuándo nocivo practicar los placeres, vemos dibujarse una tendencia general hacia una economía restrictiva

Esta desconfianza se manifiesta en la idea de que muchos órganos, y entre ellos los más importantes, se ven afectados por la actividad sexual y pueden sufrir de su abuso. Aristóteles subraya que el cerebro es el primer órgano que ha de resentir las consecuencias del acto sexual, ya que, de todo el cuerpo, es el «elemento más frío»; al sustraer del organismo un «calor puro y natural», la emisión de semen induce un efecto general de enfriamientos. [41] Diocles, en el rango de los órganos particularmente expuestos a los efectos de los excesos de placer, incluye a la vejiga, los riñones, los pulmones, los ojos, la médula espinal.

[42] Según los Problemas, son los ojos y los lomos los que son alcanzados de manera destacada ya sea porque contribuyen al acto más que los demás órganos o porque el exceso de calor produce en ellos una licuefacción. [43]

Estas correlaciones orgánicas múltiples explican los efectos patológicos diversos que se atribuy en a la actividad sexual cuando no obedece a las reglas de una indispensable economía. Hay que observar que casi no encontramos mención --por lo menos en cuanto a los hombres-[44] de los problemas que podrían provocarse con una abstinencia total. Las enfermedades nacidas de la mala distribución de la actividad sexual son con mucha mayor frecuencia enfermedades del exceso. Así aquella « tisis dorsal» definida por Hipócrates en el tratado De las enfermedades, y cuya descripción encontraremos mucho después con la misma etiología en la medicina occidental: se trata de una enfermedad que « ataca sobre todo a los recién casados» y a « la gente entregada a las relaciones sexuales» (philolagnoi); tiene como punto de origen a la médula (que, como veremos, está considerada como la parte del cuerpo en la que se encuentra la esperma): da la sensación de un hormigueo que desciende a lo largo de la columna vertebral: la esperma se derrama espontáneamente durante el sueño, con las orinas y evacuaciones; el sujeto se vuelve estéril. Cuando el mal va acompañado de dificultades respiratorias y de dolores de cabeza, puede llevar a la muerte. Un régimen de alimentación blanda v de evacuación puede obtener la cura, pero después de un año entero de abstención sostenida de vino, ejercicios y aphrodisia. [45] Las Epidemias citan igualmente a los sujetos que padecen enfermedades graves debidas a un abuso de los placeres: en un habitante de Abdera, las relaciones sexuales y las bebidas provocaron fiebre, acompañada en el inicio por náuseas, una cardialgia, sensación de sed, orina negra, lengua cargada; la curación se dio a los veinticuatro días, después de muchas atenuaciones y accesos de fiebre: [46] en cambio, un joven de Melibea murió en plena locura después de una enfermedad de veinticuatro días que comenzó con problemas intestinales y respiratorios, después de un largo abuso de bebida y de placeres sexuales.[47]

Por el contrario, el régimen de los atletas, al que con frecuencia se le reprochan exageraciones, se cita como ejemplo de los efectos benéficos que puede producir la abstinencia sexual. Platón lo recuerda en las *Leyes*, a propósito de Isos de Tarento, un vencedor de Olimpia: aunque era ambicioso, « dominaba en su alma así como también poseía la técnica y la fuerza con la templanza», de modo que se consagró a su adiestramiento y « nunca se acercó, por lo que se dice, ni a mujer, ni a muchacho». La misma tradición corría de boca en boca acerca de Crisón, Astilos y Diopompo. [48] En el principio de esta práctica se entrecruzaban, sin duda, diversos temas: el de una abstención ritual que, tanto en

las competencias como en las batallas, constituía una de las condiciones del éxito; el de una victoria moral que había de obtener el atleta sobre sí mismo, si quería ser capaz y digno de asegurar su superioridad sobre los demás, pero igualmente el de una economía necesaria para el cuerpo a fin de conservar toda la fuerza que el acto sexual derramaría. Mientras que las mujeres necesitan del acto sexual para que el derrame necesario a su organismo pueda producirse regularmente, los hombres pueden retener todo su semen, por lo menos en ciertos casos; la abstinencia rigurosa, lejos de perjudicarles, conserva en ellos la integridad de sus fuerzas, la acumula, la concentra y la conduce finalmente a un punto no jeualado.

Reside, pues, una paradoja en esta preocupación por un régimen en el que se busca a la vez el equitativo reparto de una actividad que no puede ser considerada por sí misma como un mal y una economía restrictiva en la que « lo menos» parece casi siempre tener más valor que « lo más». Si es natural que el cuerpo fomente una sustancia vigorosa que tiene la capacidad de procrear, el acto mismo que la arranca al organismo y la echa afuera corre el riesgo de ser tan peligroso en sus efectos como es conforme a la naturaleza en su principio: todo el cuerpo por entero, incluyendo a sus órganos más importantes o más frágiles, arriesga pagar un precio elevado por este desperdicio que, sin embargo, la naturaleza ha deseado, y retener esta sustancia, que por su propio impulso busca escapar, podría ser un medio para proporcionar al cuerpo su energia más intensa.

2. La inquietud por la progenie motiva también la vigilancia de la que se debe dar prueba en el uso de los placeres, pues si se admite que la naturaleza organizó la unión de los sexos para asegurar la descendencia de los individuos y la supervivencia de la especie; si se admite igualmente que, por esta misma razón, asoció un placer tan vivo a la relación sexual, se reconocerá que esa descendencia es frágil, por lo menos en su calidad o en su valor. Es peligroso para el individuo darse placer al azar, pero si es por azar, y sin importar cómo, que procrea, el porvenir de su familia está en peligro. Platón, en las Leyes, destaca solemnemente la importancia de las precauciones que hay que tomar para este fin en el que están interesados tanto los padres como la ciudad entera. Hay toda una serie de cuidados necesarios a raíz del primer acto sexual entre los cóny uges, en el momento del matrimonio: todos los valores y todos los peligros tradicionalmente reconocidos en los actos inaugurales se reúnen aquí: este día. esta noche, es preciso abstenerse de toda falta a ese respecto, « pues el origen es un dios que, al establecerse entre los hombres, lo preserva todo, si cada uno de sus devotos le rinde los honores convenientes». Pero hay que ser precavido también todos los días v a lo largo de toda la vida matrimonial: nadie desde luego sabe « en qué día o en qué noche» el dios prestará su ayuda para la fecundación; también es preciso, « durante todo el año y en la vida entera», y sobre todo en el tiempo en que se es apto para la procreación, «velar porque no se haga nada malsano voluntariamente, nada que lleve a la desmesura y a la injusticia, pues esto penetra y se graba en el alma y el cuerpo del niño»; existe el peligro de que « se dé vida a seres a todas luces miserables». [49]

Los peligros que se prevén y, por lo tanto, las precauciones que se recomiendan conducen a tres grandes problemas. Primero, la edad de los padres. Aquella en la que el hombre se supone capaz de producir la más bella descendencia es relativamente tardía: de los treinta a los treinta y cinco años según Platón, mientras que para las mujeres fija la posibilidad del matrimonio entre los dieciséis y los veinte años. [50] Un desfase cronológico semejante le parece indispensable a Aristóteles: lo estima necesario para el vigor de la progenie; calcula que, con esta separación, los dos esposos llegarán juntos a la edad en que la fecundidad declina y en la que es por lo demás poco deseable que tenga lugar la procreación; además, los niños concebidos en este periodo de la vida tendrán la ventaja de llegar justo a la edad de tomar el relevo de sus padres cuando éstos alcancen su declinación: « por lo tanto, es adecuado que las mujeres ec casen sobre la edad de dieciocho años y los hombres hacia los treinta y siete o un poco antes; dentro de los limites de esta época, cuando el vigor corporal está aún en su plenitud, ha de tener lugar la unión de los sexos». [51]

Otra cuestión importante, la « dieta» de los padres: evitar los excesos, desde luego: cuidar de no procrear en estado de embriaguez, pero también practicar un régimen general y permanente. Jenofonte ensalza la legislación de Licurgo y las medidas que se tomaban para asegurar, a través del vigor de los padres, el buen estado de su progenie: las muchachas destinadas a ser madres no debían beber vino o sólo mezclado con agua; el pan y la carne debían medírselas con toda exactitud; al igual que los hombres, debían practicar ejercicios físicos. Licurgo había instituido también « carreras v pruebas de fuerza entre las muieres v entre los hombres, persuadido de que si los dos sexos eran vigorosos tendrían vástagos más robustos» [52] Por su lado, Aristóteles no quería un régimen atlético y demasiado forzado: prefería el que convenía a un ciudadano y aseguraba la disposición necesaria a su actividad (eyexia politikē): « El temple corporal debe ser formado para el cansancio pero no por medio de ejercicios violentos, ni tampoco por una sola forma de trabajo, como el hábito corporal del atleta, sino dirigido a los fines de los hombres libres.» Para las mujeres, desearía un régimen que les diera el mismo género de cualidades.[53]

En cuanto al momento del año o de la estación más favorable para obtener una bella descendencia, se le consideraba como función de todo un conjunto de elementos complejos; sin duda a precauciones de este tipo, entre otras cosas, deberían prestar atención las inspectoras que en Platón velan por la buena conducta de las parejas durante los diez años en los que se les requiere y permite procrear. [54] Aristóteles evoca a vuela pluma el saber que los médicos de su época y los conocedores de la naturaleza pueden enseñar sobre el tema. Según él, los esposos deberán familiarizarse con todas esas lecciones: «las circunstancias y oportunidades adecuadas de los cuerpos [para la procreación] las tratan también suficientemente los médicos» (sería el invierno, según la práctica general); en cuanto a los «fisiólogos», « dicen que los vientos del norte son más favorables que los del sur». [55]

Por todos estos cuidados indispensables vemos que la práctica procreadora, si se quiere conjurar todos los peligros que la amenazan y asegurarle el éxito que se espera de ella, demanda una gran atención o, mejor dicho, toda una actitud moral. Platón insiste en el hecho de que uno y otro de los esposos deben conservar en el espíritu (dianoeisthai) que han de dar a la ciudad « los niños más bellos y mejores posibles». Deben concentrarse en esta tarea, en función del principio de que los hombres logran lo que emprenden « cuando reflexionan y aplican su espíritu a lo que hacen», mientras que fracasan « si no aplican su espíritu o carecen de él». En consecuencia, « que el esposo preste atención (prosecheto ton noun) a la esposa y a la procreación: lo mismo hará la esposa. sobre todo durante el tiempo que precede al primer parto». [56] A este respecto puede recordarse la observación que se encuentra en los Problemas del seudo-Aristóteles: si sucede con frecuencia que los hij os de los hombres no se parecen a sus padres es porque éstos -en el momento del acto sexual- tienen el alma agitada de muchos modos en vez de no pensar más que en lo que se hace en ese momento [57] Será más tarde, en el mundo de la carne, una regla necesaria para la justificación del acto sexual la de sostener una intención precisa, la de la procreación. Aquí, una intención semejante no es necesaria para que la relación de los sexos no sea necesariamente una falta mortal. No obstante, para que pueda alcanzar su fin v permitir al individuo sobrevivir en sus hijos v contribuir a la salud de la ciudad, es necesario todo un esfuerzo del alma: la inquietud permanente de desechar los peligros que rodean el uso de los placeres y amenazan al obietivo que la naturaleza les dio.[58]

### 4. EL ACTO, EL GASTO, LA MUERTE

No obstante, si el uso de los placeres constituye un problema en la relación del individuo con su propio cuerpo y en cuanto a la definición de su régimen físico, la razón no radica simplemente en el hecho de que se sospeche que este uso pueda estar en el origen de ciertas enfermedades o que se teman las consecuencias sobre la prole. Desde luego, los griegos no ven en el acto sexual un mal; para ellos, no es el objeto de una descalificación ética. Pero los textos dan testimonio de una inquietud que alcanza a esa misma actividad, inquietud que gira alrededor

de tres focos: la forma misma del acto, el costo que entraña y la muerte a la que está ligado. Nos equivocaríamos si no viéramos en el pensamiento griego más que una valorización positiva del acto sexual. La reflexión médica y filosófica lo describe como amenazador, por su violencia, ante el control y el dominio que conviene ejercer sobre uno mismo; como minante, por el agotamiento que provoca, de la fuerza que el individuo debe conservar y mantener, y como marca de la mortalidad del individuo aun asegurando la sobrevivencia de la especie. Si el régimen de los placeres es tan importante, no es simplemente porque un exceso pueda producir una enfermedad, sino porque, en la actividad sexual en general, se reúnen el dominio, la fuerza y la vida del hombre. Dar a esta actividad la forma rarificada y estilizado de un régimen es preservarse contra los males futuros; también es formarse, ejercer, experimentarse con un individuo capaz de controlar su violencia v deiarla jugar dentro de límites convenientes, retener en sí el principio de su energía y aceptar la muerte al prever el nacimiento de sus descendientes. El régimen físico de las aphrodisia es una precaución de salud: al mismo tiempo es un ejercicio —una askēsis— de existencia

### 1 La violencia del acto

Al pensar en las aphrodisia, Platón describe en el Filebo los efectos del placer cuando, en buena proporción, se mezcla con el sufrimiento: el placer « contrae todo el cuerpo, lo crispa a veces hasta el sobresalto y, haciéndolo pasar por todos los colores, todas las gesticulaciones, todos los jadeos posibles, produce una sobreexcitación general con gritos extraviados... Y el paciente acaba por decir así de sí mismo, o los demás de él, que goza de todos los placeres hasta la muerte; igualmente, los persigue sin cesar, tanto más intensamente cuanto que tiene menos pudor y menos templanza» (akolastoteros, aphronesteros). [59]

Se atribuye a Hipócrates la afirmación de que el goce sexual tendría la forma del pequeño mal. Por lo menos esto es lo que informa Aulo Gelio: « He aquí cuál era, sobre la relación sexual (coitus venereus), la opinión del divino Hipócrates. La consideraba como una parte de la terrible enfermedad que nosotros llamamos comicial. Se dice que afirmó: "La unión del sexo es una epilepsia menor'(tên synousian einai mikran epilepsian).» [60] La fórmula, de hecho, es de Demócrito. El tratado hipocrático De la generación, que en sus primeras páginas da una descripción detallada del acto sexual, se inscribe más bien en otra tradición distinta, la de Diógenes de Apolonia; el modelo al que se refiere esta tradición (atestiguada todavía por Clemente de Alejandría) no es aquella, patológica, del mal comicial, sino aquella otra, mecánica, de un líquido ebullente y espumeante: « Algunos —refiere El pedagogo suponen que el semen del ser vivo es la espuma

de la sangre, en cuanto a la sustancia. La sangre, fuertemente agitada con motivo de los abrazos, calentada por el calor natural del varón, forma espuma y se derrama por las venas espermáticas. Según Diógenes de Apolonia, este fenómeno explicaría el nombre de aphrodisia.» [61] Sobre este tema general del líquido, de la agitación, del calor y de la espuma derramada, el De la generación de la colección hipocrática da una descripción que está del todo organizada alrededor de lo que podríamos llamar el « esquema eyaculador»; este esquema es el que se transpone tal cual del hombre a la mujer, es el que sirve para descifrar las relaciones entre función masculina y función femenina en términos de enfrentamiento y de justa, pero también de dominación y de control del uno por el otro.

Desde su origen, se analiza el acto sexual como una mecánica violenta que lleva al escape de la esperma. [62] Primero, el frotamiento del sexo y el movimiento dado al cuerpo entero tienen por efecto producir un calentamiento general: éste, conjugado con la agitación, tiene como consecuencia dar al humor. extendido por todo el cuerpo, una mayor fluidez hasta el punto de que acabe por « espumear» (aphrein), « como espumean todos los fluidos agitados». En ese momento se produce un fenómeno de « separación» (apokrisis): de este humor espumeante, la parte más vigorosa, «la más fuerte y la más grasa» (to ischvrotaton kai piotaton), se ve llevada al cerebro v a la médula espinal, de la que desciende a todo lo largo hasta los lomos. Ahí la espuma caliente pasa a los riñones y de ahí, por los testículos, hasta la verga de donde es expulsada por un trastorno violento (tarachē). Este proceso, que es voluntario en su punto de partida hasta que hay unión sexual y « frotamiento del sexo», puede así desarrollarse de modo enteramente involuntario. Esto es lo que sucede en el caso de la polución nocturna a que se refiere el autor de De la generación: cuando el trabajo u otra acción provocaron antes del sueño el calentamiento del cuerpo, el humor espumea espontáneamente: « se comporta como en el coito» y la evaculación se produce, al verse acompañada por las imágenes del sueño, sin duda siguiendo el principio con frecuencia invocado de que los sueños o por lo menos algunos de ellos son la traducción del estado real del cuerno.[63]

Entre el acto sexual del hombre y el de la mujer, la descripción hipocrática establece un isomorfismo de conjunto. El proceso es el mismo, con excepción de que el punto de partida del calentamiento es en el caso de la mujer la matriz estimulada por el sexo masculino en el transcurso del coito: «En las mujeres, al ser frotado el sexo en el coito y estar la matriz en movimiento, digo que esta ultima se ve embargada por una especie de prurito que aporta placer y calor al resto del cuerpo. La mujer también eyacula desde su cuerpo, a veces dentro de la matriz, otras hacia afuera.» [64] Un mismo tipo de sustancia y una misma

formación (una esperma nacida de la sangre por calentamiento y separación); un mismo mecanismo y un mismo acto terminal de eyaculación. No obstante, el autor pondera ciertas diferencias, que no atañen a la naturaleza del acto sino a la propia violencia, así como a la intensidad y a la duración del placer que lo acompaña. En el propio acto, el placer de la mujer es mucho menos intenso que el del hombre, ya que en éste la excreción del humor se hace de manera brusca y mucho más violenta. En cambio en la mujer el placer comienza desde el principio del acto y dura tanto como el propio acto. Su placer, a todo lo largo de la relación, depende del hombre; no cesa hasta que « el hombre libera a la mujer» y, si sucede que consigue el orgasmo antes que él, el placer no desaparece por ello: sólo que lo experimenta de otro modo. [65]

Entre estos dos actos isomorfos del hombre y la mujer, el texto hipocrático plantea una relación que a la vez es de causalidad y de rivalidad: una justa, en cierto modo, en la que el macho tiene la función incitadora y debe vigilar la victoria final. Para explicar los efectos del placer del hombre sobre el de la muier, el texto recurre -como otros pasaies, sin duda antiguos, de la compilación hipocrática- a los dos elementos del agua y del fuego y a los efectos recíprocos de lo caliente y lo frío; el licor masculino desempeña tan pronto el papel estimulante como el enfriador; en cuanto al elemento femenino. siempre caliente, a veces está representado por la flama y a veces por el líquido. Si el placer de la mujer se intensifica « en el momento en que la esperma cae en la matriz», sucede a la manera de la flama que de pronto se aviva cuando se le echa vino: si en cambio la evaculación del hombre entraña el fin del placer de la mujer, sucede a la manera de un líquido frío que se vertiera sobre el agua muy caliente: en seguida cesa la ebullición. [66] Así dos actos semejantes, que hacen jugar sustancias análogas, pero dotadas de cualidades opuestas, se enfrentan en la unión sexual: fuerza contra fuerza, agua fría contra ebullición, alcohol sobre la flama. Pero de todos modos es el acto masculino el que determina, regula, atiza, domina. Él es el que determina el principio y el fin del placer. Es él también el que se asegura la salud de los órganos femeninos al asegurar su buen funcionamiento: « Si las muieres tienen relaciones con los hombres, son más saludables; si no, no tanto. Es que, por una parte, la matriz en el coito se humedece y pierde su sequedad; ahora bien, cuando está seca se contrae violentamente y más de lo que conviene; al contraerse violentamente, hace sufrir al cuerpo. Por otro lado, el coito, al calentar y humedecer la sangre, vuelve más fácil el camino de las reglas; ahora bien, cuando la regla no fluye, el cuerpo de las mujeres enferma.» [67] La penetración por el hombre y la absorción de la esperma son para el cuerpo de la mujer el principio del equilibrio de sus cualidades y la clave para el necesario derrame de sus humores.

Este « esquema eyaculador» a cuyo través se percibe toda la actividad

sexual —y en los dos sexos— muestra evidentemente la dominación casi exclusiva del modelo viril. El acto femenino no es exactamente el complementario; más bien es su doble, pero bajo la forma de una versión debilitada, y que de él depende tanto para la salud como para el placer. Al enfocar toda la atención en ese momento de la emisión —del arranque espumoso, considerado como lo esencial del acto—, se coloca en el corazón de la actividad sexual un proceso que se caracteriza por su violencia, por una mecánica casi irreprimible y una fuerza cuyo dominio escapa; pero se plantea también, como problema importante en el uso de los placeres, una cuestión de economía y de easto.

## 2. El gasto

El acto sexual arranca al cuerpo una sustancia que es capaz de trasmitir la vida, pero que no lo hace más que porque ella misma está ligada a la existencia del individuo y porque es portadora de una parte suy a. Al expulsar su simiente, el ser vivo no se contenta con evacuar un humor excedente: se priva de elementos que son de un gran valor para su propia existencia.

De este carácter precioso de la esperma no todos los autores dan la misma explicación. El De la generación parece referirse a dos conceptos del origen de la esperma. Según uno de ellos, vendría de la cabeza: formada en el cerebro. descendería por la médula hasta las partes inferiores del cuerpo. Tal era, a decir de Diógenes Laercio, el principio general del concepto pitagórico: la esperma era considerada ahí como « una gota de cerebro que contiene en sí un vapor cálido» : de este fragmento de materia cerebral se formaría a continuación el conjunto del cuerpo con « los nervios, las carnes, los huesos, los cabellos» : del soplo cálido que contiene nacerían el alma del embrión y los sentidos. [68] El texto de Hipócrates se hace eco de esta prerrogativa de la cabeza en la formación del semen, al recordar que los hombres a los que se les hace una incisión tras la oreja -si todavía conservan la facultad de tener relaciones sexuales y de eyacular-tienen un semen poco abundante, débil y estéril: « Ya que la mayor parte de la esperma viene de la cabeza, a lo largo de las orejas, hacia la médula, y este camino, después de la incisión convertida en cicatriz, se endurece. [69] Pero esta importancia dada a la cabeza no excluye en el tratado De la generación al principio general de que el semen surge del cuerpo en su conjunto: la esperma del hombre « proviene de todo el humor que se encuentra en el cuerpo» y ello gracias a «las venas y nervios que van de todo el cuerpo al sexo»:[70] se forma « a partir de todo el cuerpo, de sus partes sólidas, de sus partes muelles y de todo el humor» en sus cuatro especies;[71] también la mujer « evacula a partir de todo el cuerpo» :[72] si los muchachos y las muchachas. antes de la pubertad, no pueden emitir semen es porque, a esa edad, las venas son tan finas y estrechas que «impiden al semen caminar». [73] En todo caso, ya sea que emane del conjunto del cuerpo o que venga, en su mayor parte, de la cabeza, el semen está considerado como el resultado de un proceso que separa, aísla, concentra, la parte « más fuerte» del humor: to ischyrotaton. [74] Esta fuerza se manifiesta en la naturaleza grasa y espumosa del semen y en la violencia con que escapa; se traduce también en la debilidad que siempre se experimenta después del coito, por pequeña que sea la cantidad excretada. [75]

De hecho, el origen del semen siguió siendo un tema de discusión en la literatura médica y filosófica. No obstante --sean cuales fueren las explicaciones propuestas-debían dar cuenta de aquello que permitía al semen trasmitir la vida v dar nacimiento a otro ser vivo, v así ¿de dónde podría haber extraído su poder la sustancia seminal, sino de los principios de la vida que pueden encontrarse en el individuo de la que proviene? La existencia que da es preciso que la obtenga y la desprenda del ser vivo del que se origina. En toda emisión espermática hay algo que surge de los elementos más preciosos del individuo y que te ha sido sustraído. La demiurgia del Timeo arraigó así la simiente en lo que constituve. para los humanos, la bisagra del cuerpo y del alma, de la muerte y de la inmortalidad. Esta bisagra es la médula (que en su parte crancana y redonda abriga la sede del alma inmortal y en su parte alargada y dorsal la del alma mortal): « Los lazos de la vida por donde el alma se encadena al cuerpo vienen a atarse a la médula para arraigar la especie mortal.» [76] De ahí deriva nor las dos grandes venas dorsales, la humedad de la que el cuerpo necesita y que queda encerrada en él: de ahí deriva también el semen que escapa por el sexo para dar nacimiento a otro individuo. El ser vivo y su descendencia tienen un solo y mismo principio de vida.

El análisis de Aristóteles difiere bastante tanto del de Platón como del de Hipócrates. Difiere en las localizaciones y difiere en los mecanismos. Y, sin embargo, volvemos a encontrar en él el mismo principio de la sustracción preciosa. En La generación de los animales, la esperma se explica como el producto residual (perittóma) de la nutrición: producto final, concentrado en muy pequeñas cantidades y tan útil como lo son los principios de crecimiento que el organismo saca de la nutrición. En efecto, para Aristóteles la elaboración terminal de lo que la alimentación aporta al cuerpo proporciona una materia, de la que una porción se lleva a todas las partes del cuerpo para hacerlas crecer imperceptible mente todos los días y la otra espera la expulsión que le permitirá, una vez dentro de la matriz de la mujer, dar lugar a la formación del embrito.

[77] El desarrollo del individuo y su reproducción descansan pues en los mismos elementos y tienen su principio en una misma sustancia: los elementos del

crecimiento v el líquido espermático son duplicados que resultan de una elaboración alimentaría que sustenta la vida del individuo y permite el nacimiento de otro. En estas condiciones, se comprende que la evacuación de este semen constituva para el cuerpo un acontecimiento importante: le arranca una sustancia que es preciosa porque es el último resultado de un largo trabajo del organismo y porque concentra elementos que pueden, por su naturaleza, « ir a todas las partes del cuerpo» y por lo tanto serán susceptibles de hacerlo crecer si no le son escamoteados. Igualmente se comprende por qué esta evacuación que es enteramente posible a una edad en la que el hombre sólo necesita y a renovar su organismo sin tener que desarrollarlo- no tiene lugar durante la iuventud en la que todos los recursos de la alimentación los requiere para el desarrollo; a esa edad, «todo se gasta de antemano», dice Aristóteles; se comprende también que en vejez la producción de esperma amaina: « El organismo va no realiza una cocción suficiente.» [78] A lo largo de la vida del individuo -desde la juventud que necesita crecer hasta la vejez que con tantas penas se sostiene- se marca esta relación de complementariedad entre el poder de procrear y la capacidad de desarrollarse o subsistir.

Que el semen se extraiga de todo el organismo, que tenga su origen ahí donde el cuerpo y el alma se articulan uno con el otro o que se forme al término de la larga elaboración interna de los alimentos, el acto sexual que lo expulsa constituye para el ser vivo un gasto costoso. Puede ir acompañado de placer, como lo ha querido la naturaleza, con el fin de que los hombres piensen en darse una descendencia. No por ello es menos una dura sacudida para el ser mismo, el abandono de una parte entera de lo que el ser mismo contiene. Así es como Aristóteles explica el abatimiento « patente» que sigue a la relación sexual<sup>[79]</sup> y como el autor de los *Problemas* explica la repugnancia de los jóvenes hacia la primera mujer con la que acontece que tengan relaciones sexuales; <sup>[80]</sup> bajo un volumen tan débil —pero proporcionalmente mayor en los hombres que en los demás animales—, el ser vivo se priva de una parte entera de los elementos esenciales a su propia existencia. <sup>[81]</sup> Así se comprende cómo el abuso en el uso de los placeres sexuales pueda conducir, en ciertos casos, como el descrito por Hipócrates de la tisis dorsal, hasta a la muerte.

## 3. La muerte y la inmortalidad

La reflexión médica y filosófica no asocia simplemente al miedo del gasto excesivo la actividad sexual y la muerte. Las vincula también al principio mismo de la reproducción, en tanto que plantea como finalidad de la procreación paliar la desaparición de los seres vivos y dar a la especie, en conjunto, la eternidad que no puede otorgársela a cada individuo. Si los animales se unen en la relación

sexual y si esta relación les da descendencia es porque la especie —como se dice en las Leyes— acompaña sin fin a la marcha del tiempo; ése es su modo propio de escapar a la muerte: dejando « los hijos de los hijos», aun permaneciendo ella misma, « participa mediante la generación en la inmortalidad». [82] Para Aristóteles, al igual que para Platón, el acto sexual está en el punto de cruce de una vida individual que se encamina a la muerte —y a la que por lo demás sustrae una parte de sus fuerzas más preciadas—y de una inmortalidad que toma la forma concreta de la sobrevivencia de la especie. Entre estas dos vidas, para unirlas y para que a su manera la primera participe de la segunda, la relación sexual constituye, como dice aún Platón, un artificio (mēchanē) que asegura al individuo un «brote» de si mismo (apoblastēma).

Ese lazo a la vez natural v artificial está sostenido en Platón por el deseo propio de toda naturaleza perecedera por perpetuarse v ser inmortal [83] Un deseo semeiante, como Diotima expresa en el Banauete, existe entre los animales que, movidos por la necesidad de procrear, « caen enfermos por sus disposiciones amorosas» y están prestos « incluso a sacrificar su propia vida por salvar a su descendencia». [84] Existe también en el ser humano, que no quiere ser, una vez que ha dejado de vivir, un muerto sin gloria y « sin nombre» [85] por ello, dicen las Leyes, debe casarse y darse una descendencia en las mejores condiciones posibles. Pero este mismo deseo es el que suscitará en algunos de los que aman a los muchachos el ardor no de sembrar la simiente en el cuerpo sino de engendrar en el alma y de dar nacimiento a lo que es bello por sí mismo. [86] En Aristóteles, en algunos textos tempranos, como el tratado Del alma. [87] el lazo de la actividad sexual con la muerte y la inmortalidad se expresa todavía bajo la forma un poco « platonizante» de un deseo de participación en lo que es eterno; en los textos más tardíos, como el tratado De la generación y la corrupción. [88] o el de La generación de los animales, se refleja bajo la forma de una diferenciación y de una distribución de los seres en el orden natural, en función de un conjunto de principios ontológicos que conciernen al ser, al no-ser y a lo mejor. Proponiéndose explicar, según las causas finales, por qué se engendran los animales y por qué existen dos sexos distintos, el segundo libro de La generación de los animales invoca ciertos principios fundamentales que rigen las relaciones de la multiplicidad de los seres con el ser: a saber que ciertas cosas son eternas y divinas, mientras que otras pueden ser o no ser; que lo bello y lo divino son siempre lo mejor y que lo que no es eterno puede participar de lo mejor y de lo peor; que es meior ser que no ser, vivir que no vivir, ser animado que inanimado. Y, recordando que los seres sumisos al porvenir no sabrían ser eternos más que en lo que pueden, concluve de ello que hav generación de los animales y que

éstos, excluidos de la eternidad como individuos, pueden ser eternos como especie: «numéricamente», el animal «no puede ser inmortal, ya que la realidad de los seres reside en lo particular; de otro modo, sería eterno. Pero puede serlo específicamente». [89]

La actividad sexual se inscribe pues en el horizonte amplio de la vida y de la muerte, del tiempo, del porvenir y de la eternidad. Se hace necesaria porque el individuo está predestinado a morir y porque en cierto modo escapa a la muerte. Desde luego, estas especulaciones filosóficas no están directamente presentes en la reflexión sobre el uso de los placeres y sobre su régimen. Pero puede observarse la solemnidad con la que Platón se refiere a ello en la legislación « persuasiva» que propone a propósito del matrimonio -esa legislación que debe ser la primera de todas pues está en el « principio de los nacimientos en las ciudades»: «Se casarán entre los treinta y los treinta y cinco años, en el entendido de que el género humano conserva como don natural una determinada parte de inmortalidad, por lo que es innato en todo hombre el deseo de ésta bajo todas las relaciones. Pues la ilusión de distinción y de no quedar sin nombre después de la muerte recae en ese deseo. Ahora bien, la raza humana tiene una afinidad natural con el conjunto del tiempo, al que acompaña y acompañará a través de la permanencia; por ello es que es inmortal, al dejar a los hijos de los hijos, y así, gracias a la permanencia de su unidad siempre idéntica, al participar mediante la generación en la inmortalidad.» [90] Estas largas consideraciones, lo saben bien los interlocutores de las Leyes, no son usuales entre los legisladores. Pero el Ateniense observa que, en este orden de cosas, sucede como en la medicina: ésta, cuando se dirige a hombres dotados de razón y libres, no puede contentarse con formular preceptos; debe explicar, dar razones y persuadir al enfermo de que regule su modo de vida. Dar semejantes explicaciones sobre el individuo y la especie, el tiempo y la eternidad, la vida y la muerte, es hacer de manera que los ciudadanos acepten, « con simpatía y, gracias a esta simpatía, con mayor docilidad», las prescripciones que deben reglamentar su actividad sexual y su matrimonio: el régimen razonado de su vida temperante [91]

La medicina y la filosofía griegas se preguntaron acerca de las aphrodisia y del uso que debe hacerse de ellas, si se quiere tener el debido cuidado del cuerpo. Esta problematización no llevó a distinguir en estos actos, en sus formas y variedades posibles, aquellos que eran aceptables y aquellos que eran nocivos o « anormales». Pero al considerarlos masiva y globalmente como manifestación de una actividad, se dio por objetivo fijar los principios que permitirían al individuo, en función de las circunstancias, asegurar su intensidad útil y su justa distribución. Pero las tendencias netamente restrictivas de una economía semejante testimo nian cierta inquietud respecto de esta actividad sexual.

Inquietud que se refiere a los efectos eventuales de los abusos inquietud que se refiere también y sobre todo al acto mismo percibido siempre según un esquema masculino, eyaculador « paroxístico», que caracterizaría por sí solo a toda la actividad sexual. Vemos entonces que la importancia atribuida a acto sexual y a las formas de su rarefacción consideran no sólo sus efectos negativos sobre el cuerpo, sino aquello que es en sí y por naturaleza: violencia que escapa a la voluntad gasto que extenúa las fuerzas, procreación ligada a la futura muerte del individuo. El acto sexual no inquieta porque di realce al mal sino porque perturba y amenaza la relación de individuo consigo mismo y su constitución como sujeto moral: trae consigo, si no se le mide y distribuye como se debe el desencadenamiento de las fuerzas involuntarias, el debilitamiento de la energía y la muerte sin descendencia honorable.

Puede observarse que esos tres grandes temas de preocupación no son particulares de la cultura antigua: con frecuencia encontraremos y por todas partes la manifestación de esta inquietud, la cual, al identificar el acto sexual con la forma «viril» del semen arrojado, lo asocia con la violencia, con la extenuación v con la muerte. Los documentos reunidos por Van Gulik a propósito de la cultura china antigua parecen mostrar claramente la presencia de esta misma temática: miedo al acto irreprimible v costoso, temor a sus efectos nocivos para el cuerpo y la salud, representación de la relación con la mujer bajo la forma de una justa, preocupación por encontrar una descendencia de calidad gracias a una actividad sexual bien regulada. [92] Pero los antiguos tratados chinos de « alcoba» responden a esta inquietud de un modo totalmente distinto al que podemos encontrar en la Grecia clásica: el temor ante la violencia del acto y el miedo a la pérdida de semen atraen procedimientos de retención voluntaria: el enfrentamiento con el otro sexo se percibe como una forma de entrar en contacto con el principio vital que éste contiene y, al absorberlo, de interiorizarse para poder beneficiarse de él: de manera que una actividad sexual bien llevada no sólo excluve todo peligro, sino que puede tener el efecto de un refuerzo de existencia v de un proceso de rejuvenecimiento. En este caso, la elaboración y el ejercicio llevan al acto mismo, su desenvolvimiento, el juego de fuerzas que lo sostiene y finalmente el placer al que está asociado: la elisión o el transporte indefinido de su término permite darle de golpe su más alto grado en el orden del placer v su efecto más intenso en el orden de la vida. En este « arte erótica» que, con sus objetivos éticos bien marcados, busca intensificar al máximo los efectos positivos de una actividad sexual dominada, pensada, multiplicada y prolongada, el tiempo -el que,consuma el acto, envejece el cuerpo v trae la muerte- se encuentra conjurado.

En la doctrina cristiana de la carne volvemos a encontrarnos sin dificultad con temas de inquietud muy cercanos: la Violencia involuntario del acto, su parentesco con el mal y su lugar en el juego de la vida y de la muerte. Pero en la fuerza, irreprimible del deseo y el acto sexual, san Agustín verá uno de los primeros estigmas de la caida (ese movimiento involuntario reproduce en el cuerpo humano la revuelta del hombre dirigida contra Dios); la pastoral fijará, en un calendario preciso y en función de una morfologia detallada de los actos, las reglas de economía a las que conviene someterlos; finalmente, la doctrina del matrimonio dará a la finalidad procreadora la doble función de asegurar la sobrevivencia o incluso la proliferación del pueblo de Dios y la posibilidad para los individuos de no entregar, mediante esta actividad su alma a la muerte eterna. Ahí tenemos una codificación jurídico-moral de los actos, de los momentos y de las intenciones que hacen legitima una actividad portadora por sí misma de valores negativos, y la inscribe en el doble registro de la institución eclesiástica y de la institución matrimonial. El tiempo de los ritos y el de la procreación legitima puede absolverla.

Entre los griegos, los mismos temas de inquietud (violencia, gasto y muerte) tomaron forma en una reflexión que no apunta ni a una codificación de los actos ni a la constitución de un arte erótica, sino a la instauración de una técnica de vida. Esta, técnica no postula que se les quite a los actos su naturalidad de principio: no se propone tampoco meiorar sus efectos placenteros: busca distribuirlos de la forma más adecuada a la naturaleza. Lo que busca elaborar no es, como en un arte erótica, el desenvolvimiento del acto: tampoco son éstas las condiciones de su legitimación institucional como será el caso en el cristianismo: es más bien la relación de uno mismo con esta actividad « tomada en conjunto». la capacidad de dominarla, de limitarla y de repartirla como es debido: se trata en esta techne de la posibilidad de constituirse como sujeto dueño de la propia conducta, es decir de hacerse -como el médico frente a la enfermedad, el timonel ante los escollos o el político en la ciudad-[93] un hábil y prudente guía de sí mismo, apto para conjeturar como es debido la medida y el momento. Podemos también comprender por qué la necesidad de un régimen para las aphrodisia se subraya con tanta insistencia, mientras que se dan tan pocos detalles sobre las perturbaciones que puede entrañar un abuso y muy pocas precisiones sobre lo que se debe o no se debe hacer. Puesto que es el más violento de los placeres, puesto que es más costoso que la may or parte de las actividades físicas, puesto que pone en obra el juego de la vida y la muerte, constituye un dominio privilegiado para la formación ética del sujeto: de un sujeto que debe caracterizarse por su capacidad de dominar las fuerzas que se desencadenan en él, de conservar la libre disposición de su energía y de hacer de su vida una obra que se sobrevivirá más allá de su existencia pasajera. El régimen físico de los placeres y la economía que impone éste forman parte de todo un arte de uno mismo

# CAPÍTULO III ECONÓMICA

### 1 LA SABIDURÍA DEL MATRIMONIO

 $\zeta$ Cómo, en qué forma y a partir de qué «representaron un problema», en el pensamiento griego, las relaciones sexuales entre marido y mujer?  $\zeta$ Qué razón había para preocuparse?  $\zeta$ Y, sobre todo, para cuestionar el comportamiento del marido, reflexionar sobre su necesaria templanza y hacer de ello, en esa sociedad tan profundamente marcada por el dominio de los «hombres libres», un tema de preocupación moral? En apariencia, ninguna o, en todo caso, muy poca. Al final del alegato Contra Neera, atribuido a Demóstenes, el autor formula una especie de aforismo que se hizo célebre: «Las cortesanas existen para el placer; las concubinas, para los cuidados cotidianos; las esposas, para tener una descendencia legitima y una fiel guardiana del hogar.» [1]

Con una fórmula como ésta, y lo que podría pasar por una estricta distribución de las funciones, estamos muy lejos de las artes del placer conyugal como las que podemos encontrar, según Van Gulik, en la China antigua: aquí encontramos estrechamente asociadas las prescripciones que conciernen a la obediencia de la mujer, su respeto, su dedicación, los consejos de comportamiento erótico destinados a incrementar en lo posible el placer de la pareja o en todo caso el del hombre, así como opiniones acerca de las condiciones para obtener una mejor descendencia. [2] Porque, en esa sociedad poligámica la esposa se encontraba en una situación competitiva en la que su posición y su aptitud para proporcionar placer estaban directamente ligadas; la interrogante acerca del comportamiento sexual y las formas de su perfeccionamiento posible formaban parte de la reflexión sobre la existencia doméstica; práctica hábil de los placeres y equilibrio de la vida conyugal eran parte del mismo conjunto. La fórmula de Contra Neera, igualmente, está muy lejos de lo que podríamos encontrar en la doctrina y en la pastoral cristianas,

pero por razones del todo distintas; en esta situación estrictamente monogámica, el hombre se encontrará impedido de ir a buscar cualquier otra forma de placer que no sea la que debe adquirir con la esposa legitima, y este placer planteará incluso un número considerable de problemas, ya que la meta de las relaciones sexuales no debe ser la voluptuosidad sino la procreación: alrededor de esta temática central se planteará una interrogante muy rigurosa acerca de los placeres en la relación conyugal. En tal caso, la problematización no surge de la estructura poligámica sino de la obligación monogámica, y no busca vincular la calidad de la relación conyugal con la intensidad del placer y con la diversidad de compañeros, sino bien al contrario disociar, hasta donde se pueda, la constancia de la relación conyugal única de la búsqueda del placer.

La fórmula de Contra Neera parece descansar en un sistema muy distinto. Por un lado, este sistema pone en juego el principio de una sola esposa legítima. pero, por el otro, sitúa con toda claridad el dominio de los placeres fuera de la relación convugal. El matrimonio sólo conocerá la relación sexual en su función reproductora, mientras que la relación sexual no planteará la cuestión del placer más que fuera del matrimonio. Y, en consecuencia, no se ve por qué las relaciones sexuales representaban un problema en la vida convugal, salvo si se trataba de procurar al marido una descendencia legítima y feliz. Así es como encontraremos lógicamente en el pensamiento griego interrogantes técnicas y médicas sobre la esterilidad y sus razones.[4] consideraciones de dietética y de higiene sobre los medios de tener hijos sanos[5] y varones mejor que hembras. reflexiones políticas y sociales sobre la mejor combinación posible de los cónvuges, [6] en fin, debates jurídicos sobre las condiciones en las que los descendientes pueden ser considerados como legítimos y beneficiarse de la posición de ciudadanos (que al fin y al cabo era lo que se ventilaba en Contra Neera).

Por lo demás, no se ve por qué la problematización de las relaciones sexuales entre esposos tomaría otras formas o se remitiría a otras preguntas, dando por supuesto lo que era en la Atenas clásica la posición de los esposos y las obligaciones por las que uno y otro se encontraban ligados. la definición de lo permitido, prohibido o impuesto a los esposos por la institución del matrimonio, en materia de práctica sexual, era tan simple y disimétrica como para que no parezca necesario un complemento de reglamentación moral. En efecto, por un lado, las mujeres, en tanto esposas, están ligadas por su situación jurídica y social; toda su actividad sexual debe situarse dentro de la relación cony ugal y el marido debe ser su compañero exclusivo. Se encuentran bajo su poder; deben darle los hijos que serán sus herederos y ciudadanos. En caso de adulterio, las sanciones son de orden privado, pero también de orden público (una mujer confesa de adulterio y a no tiene derecho a aparecer en las ceremonias de culto

público); como dice Demóstenes: la ley « quiere que las mujeres experimenten un temor agudo para que sigan siendo honestas (sōphronein), para que no cometan ninguna falta (mēden hamartanein), para que sean las fieles guardianas del hogars; les advierte que, « si faltan a semejante deber, quedarán excluidas al mismo tiempo de la casa del marido y del culto de la ciudad». [7] La posición familiar y cívica de la mujer casada le impone reglas de una conducta que es la de una práctica sexual estrictamente conyugal. No es que la virtud sea initil para las mujeres, lejos de ello; pero su sōphrosynē tiene como función garantizar que sabrán respetar, por propia voluntad y razón, las reglas que se les han impuesto.

En cuanto al marido, tiene, respecto de su muier, cierto número de obligaciones (una ley de Solón exigía del marido que tuviera por lo menos tres veces al mes relaciones sexuales con su mujer si ésta era « heredera» ).[8] Pero no tener relaciones sexuales más que con la esposa legítima de ninguna manera forma parte de sus obligaciones. Cierto que todo hombre, sea el que fuere. casado o no, debe respetar a la mujer casada (o a la joven que esté bajo la autoridad paterna), pero sólo porque depende de la autoridad de otro; no es su propia posición la que lo impide, sino la de la joven o mujer a la que se aborda: su falta recae esencialmente contra el hombre que tiene autoridad sobre la mujer; por ello, será castigado con menos fuerza, siendo ateniense, si viola, llevado momentáneamente por la avidez de su deseo, que si seduce por una voluntad deliberada y marrullera: como lo dice Lisias en Contra Eratóstenes, los seductores « corrompen las almas, hasta el punto de que las mujeres de los otros les pertenecen más intimamente que a los maridos; se vuelven los dueños de la casa y ya no se sabe a quién pertenecen los hijos». [9] El violador no se apodera más que del cuerpo de la mujer: el seductor, de la autoridad del marido. Por lo demás, el hombre, en tanto hombre casado, sólo tiene prohibido contraer otro matrimonio; ninguna relación sexual se le prohíbe por el solo hecho del vínculo matrimonial que contrajo: puede tener una aventura, puede frecuentar a las prostitutas, puede ser el amante de un muchacho -sin contar los esclavos. hombres o mujeres, de que dispone en su casa. El matrimonio de un hombre no lo liga sexualmente.

Dentro del orden jurídico, esto tiene como consecuencia que el adulterio no sea una ruptura del lazo del matrimonio por parte de alguno de los dos cónyuges; no está considerada como infracción más que en el caso de que una mujer casada tenga relaciones con un hombre que no es su marido; es la situación matrimonial de la mujer, nunca la del hombre, la que permite definir una relación como adulterio. Y, en el orden moral, se comprende que no haya existido para los griegos esta categoría de la «fidelidad reciproca» que más tarde habría de introducir en la vida del matrimonio una especie de « derecho sexual» con valor moral, efecto jurídico y componente religioso. El principio de

un doble monopolio sexual, que hace de los dos esposos compañeros exclusivos, no se requiere en la relación matrimonial. Pero si la mujer pertenece realmente al marido, el marido sólo se pertenece a si mismo. La doble fidelidad sexual, como deber, compromiso y sentimiento compartido por igual, no constituye la garantía necesaria ni la expresión más elevada de la vida matrimonial. De ahí podría concluirse que si los placeres sexuales plantean sus problemas, si la vida de matrimonio plantea los suyos, ambas problematizaciones no se encuentran por lo común. En todo caso, el matrimonio, por las razones que acabamos de ver, no debería plantear cuestiones en cuanto a la ética de los placeres sexuales: en el caso de uno de los cónyuges —la mujer— las restricciones están definidas por la posición, la ley y las costumbres y están garantizadas por los castigos o sanciones; en el caso del otro —el hombre— la posición conyugal no le impone reglas precisas, salvo para designarle aquélla por la que debe considerar a sus herederos legítimos.

No obstante, no podemos quedarnos aquí. Es cierto que en esa época, por lo

menos, el matrimonio, y, en el matrimonio, las relaciones sexuales entre los cónvuges, no constituía un foco de interrogación muy intenso: es cierto que la preocupación por reflexionar la conducta sexual parece menos importante en la relación que pueda tenerse con la esposa que en la relación que pueda tenerse con el propio cuerpo, o, como veremos, en la relación con los muchachos. Pero sería inexacto pensar que las cosas eran tan sencillas hasta el punto de que la conducta de la mujer -en tanto esposa- estaba imperiosamente fijada como para que se tenga necesidad de reflexionar sobre ella, y que la del hombre -en cuanto esposo- era demasiado libre para que hava que interrogar se sobre ella. Para empezar hay muchos testimonios sobre le sentimientos de celos sexuales: las esposas reprochan comúnmente a sus maridos los placeres que van a obtener a otra parte y la mujer veleidosa de Eufiletos le objeta sus intimidades con una pequeña esclava.[10] De una manera más general, la opinión esperaba, de un hombre que se casaba, un determinado cambio de su conducta sexual; se entendía que, durante el celibato de la juventud (con frecuencia sucedía que los hombres no se casaran antes de los treinta), de buen grado se toleraba una intensidad y una variedad de placeres que era necesario restringir después de un matrimonio que, sin embargo, no imponía explícitamente ninguna limitación precisa. Pero fuera de estos comportamientos y de estas actitudes comunes, existía también una temática reflexionada de la austeridad marital. Los moralistas —algunos moralistas, por lo menos— dan a entender de manera clara el principio de que un hombre casado no podría, en buena moral, sentirse libre de practicar los placeres como si no lo estuviera. Nicocles, en el discurso que le atribuy e Isócrates, encarece que no sólo gobierna con justicia a sus súbditos, sino que, después de su matrimonio, ya no tuvo relaciones sexuales más que con su propia mui er. Y Aristóteles prescribirá en la Política considerar como « una

acción deshonrosa» las relaciones « del marido con otra mujer o de la esposa con otro hombre». ¿Fenómeno aislado y sin importancia? ¿Nacimiento ya de una nueva ética? Pero por poco numerosos que sean estos textos y por alejados que hayan estado sobre todo de la verdadera práctica social y del comportamiento real de los individuos, conviene plantearse una pregunta: ¿por qué en la reflexión moral había preocupación por el comportamiento sexual de los hombres casados?, ¿por qué esa preocupación, su principio y sus formas?

A este respecto, es preciso evitar dos interpretaciones que no parecen adecuadas

Una consistiría en creer que la relación entre los esposos no tenía para los griegos de la época clásica ninguna función más y que no tenía más objetivo que producir una descendencia. El aforismo de Contra Neera que parece distinguir tan claramente las funciones que, en la vida de un hombre, deben desempeñar la cortesana, la concubina y la esposa, fue leído a veces como una tripartición que implicaría funciones exclusivas: placer sexual por un lado, vida cotidiana por el otro v. finalmente, para la esposa tan sólo el mantenimiento de la estirpe. Pero hay que tener en cuenta el contexto en el que esta sentencia, aparentemente brutal, fue formulada. Se trataba de que el litigante invalidara el matrimonio aparentemente legítimo de uno de sus enemigos, así como el reconocimiento como ciudadanos de los hijos nacidos de ese matrimonio: los argumentos dados para ello señalaban el origen de la muier, su pasado de prostituta y su situación actual, que no podía ser la de concubina. El punto no era pues mostrar que el placer fuera a buscarse a otro lado que con la esposa legítima, sino que una descendencia legítima no podía obtenerse más que con la propia esposa. Por ello, Lacev observa, a propósito de este texto, que no hay que buscar en él la definición de las tres funciones distintas, sino más bien una enumeración cumulativa, que debe leerse así: el placer es lo único que puede proporcionar una cortesana; la concubina es capaz de aportar además las satisfacciones de la existencia cotidiana, pero sólo la esposa puede ejercer una cierta función que surge de su posición propia: dar hijos legítimos y asegurar la continuidad de la institución familiar.[11] Es necesario concebir que, en Atenas, el matrimonio no era el único modo de unión aceptado; formaba en realidad una unión particular y privilegiada, única que podía dar lugar, con los efectos y derechos consiguientes. a una cohabitación matrimonial y a una descendencia legítima. Por lo demás. existen bastantes testimonios que muestran el valor que se asigna a la belleza de la esposa, la importancia de las relaciones sexuales que podían tenerse con ella o a la existencia de un amor recíproco (como ese juego del Eros y el Anteros que une a Niqueratos con su mujer en el Banquete de Jenofonte).[12] La separación radical entre el matrimonio y el juego de los placeres y de las pasiones no es sin duda una fórmula que pueda caracterizar como es debido la existencia

matrimonial en la Antigüedad.

Si queremos separar el matrimonio griego de las implicaciones efectivas y personales que, en efecto, adquirirán mucha más importancia en seguida, si queremos distinguirlo de las formas posteriores de la convugalidad, nos vemos llevados por un movimiento a la inversa a conciliar demasiado la moral austera de los filósofos y ciertos principios de la moral cristiana. Con frecuencia, en esos textos en los que la buena conducta del marido se reflexiona, valora y regula bajo la forma de la «fidelidad sexual», estamos tentados a reconocer el bosquejo de un código moral aún inexistente: el que impondrá simétricamente a los dos esposos la misma obligación de sólo practicar las relaciones sexuales dentro de la unión convugal y el mismo deber de darles la procreación como fin privilegiado si no exclusivo. Se tiene la tendencia a ver en los pasajes que Jenofonte o Isócrates consagraron a los deberes del marido textos época» [13] « excepcionales si consideramos las costumbres de la Excepcionales lo son en la medida en que son raros. Pero ¿es razón suficiente para ver en ellos la anticipación de una moral futura o el signo anunciador de una nueva sensibilidad? Oue estos textos havan podido ser reconocidos retrospectivamente en su similitud con formulaciones posteriores, es un hecho. Es suficiente para colocar esta reflexión moral y esta exigencia de austeridad en ruptura con los comportamientos y las actitudes de los contemporáneos? ¿Es razón suficiente para ver ahí la vanguardia aislada de una moral futura?

Si queremos considerar en estos textos, no el elemento de código que formulan, sino la manera en que la conducta sexual del hombre se problematiza, fácilmente nos apercibimos de que es problemática a partir del vínculo conyugal mismo y de una obligación directa, simétrica y reciproca que pudiera derivarse de él. Desde luego, en tanto que casado, el hombre debe restringir sus placeres o por lo menos el número de sus compañeras; pero ser casado significa aquí ante todo ser jefe de familia, tener una autoridad, ejercer un poder que tiene en la « casa» su lugar de aplicación y sostener las obligaciones respectivas que inciden sobre su reputación de ciudadano. Por ello, la reflexión sobre el matrimonio y la buena conducta del marido se asocia comúnmente con una reflexión sobre el oikos (casa y hogar).

Podemos ver entonces que el principio que liga al hombre con la obligación de no tener compañera fuera de la pareja que integra es de naturaleza distinta al que vincula a una mujer con una obligación análoga. En el caso de ésta, tal obligación se le impone en tanto que está bajo el poder de su marido. En el caso de éste, debe restringir sus elecciones sexuales precisamente porque ejerce dicho poder y porque debe dar pruebas de dominio sobre sí mismo en la práctica de ese poder. No tener relaciones más que con su marido es para la mujer una consecuencia directa del hecho de que esté bajo su poder. No tener relaciones más que con su esposa es para el marido la mejor manera de ejercer su poder

sobre ella. Mucho más que de la prefiguración de una simetría que encontraremos en la moral posterior, se trata aquí de la estilización de una disimetría real. Una restricción, análoga en lo que permite o prohibe, no representa para los dos esposos la misma forma de «conducirse». Podemos verlo a través del ejemplo de un texto consagrado a la manera de gobernar su casa y de conducirse como dueño de casa.

### 2 EL HOGAR DE ISCÓMACO

La Económica de Jenofonte contiene el tratado de vida matrimonial más evolucionado que nos legara la Grecia clásica. El texto se presenta como un conjunto de preceptos que conciernen a la forma de administrar su patrimonio. Alrededor de los consejos para administrar el dominio, dirigir a los obreros, proceder a las diversas maneras del cultivo, aplicar en el momento preciso las técnicas adecuadas, vender o comprar como es debido y cuando es debido, Jenofonte desarrolla diversas reflexiones generales: una reflexión sobre la necesidad, en estas materias, de recurrir a prácticas racionales a las que nombra tan pronto por el término de saber (epistēmē), tan pronto por el de arte o técnica (technē); una reflexión sobre la meta que se propone (conservar y desarrollar el patrimonio); finalmente, una reflexión sobre los medios de alcanzar este objetivo, es decir sobre el arte de mandar, y este último tema es el que resurge con más frecuencia a lo largo de todo el texto.

El paisaje en que se inscribe este análisis es social y politicamente muy marcado. Se trata del pequeño mundo de los propietarios de tierras que deben mantener, acrecentar y trasmitir a quienes llevan su nombre los bienes de la familia. Jenofonte lo opone muy explicitamente al mundo de los artesanos, cuy a vida no es benéfica ni para su propia salud (por su modo de vida) ni para sus amigos (a los que no pueden acudir en su avuda) ni para la ciudad (va que no tienen el tiempo libre para ocuparse de sus asuntos).[14] En cambio, la actividad de los propietarios de tierras se despliega igualmente por la plaza pública, por el ágora en la que pueden cumplir sus deberes de amigos y ciudadanos, y por el oikos. Pero el oikos no está constituido simplemente por la casa propiamente dicha: comporta también los campos y bienes donde quiera que se encuentren (aun fuera de los límites de la ciudad): « la casa de un hombre es todo lo que llega a poseer» [15] define toda una esfera de actividades. Y a esta actividad está ligado un estilo de vida y un orden ético. La existencia del propietario, si se ocupa como es debido de su dominio, es en principio buena por sí misma: constituve en todo caso un ejercicio de resistencia, un adjestramiento físico que es bueno para el cuerpo, su salud y su vigor; alienta también a la piedad al permitir hacer espléndidos sacrificios a los dioses; favorece las relaciones de amistad al dar ocasión de mostrarse generoso, de cumplir con largueza los

deberes de la hospitalidad y de prestar buenos servicios a sus conciudadanos. Además, esta actividad es útil a la ciudad por entero, ya que contribuye a su riqueza y sobre todo porque le proporciona buenos defensores: el propietario de tierras, habituado a los trabajos rudos, es un soldado vigoroso y los bienes que posee lo llevan a defender valerosamente el suelo de la patria. [16]

Todas estas ventajas personales v cívicas de la vida de propietario confluirán en lo que aparece como el mérito principal del arte « económico» : aprende la práctica del mando del que es indisociable. Dirigir el oikos es mandar: y mandar en la casa no es distinto del poder que debe ejercerse en la ciudad. Sócrates se lo decía a Nicomáquides en los Recuerdos: « No desprecies a los buenos ecónomos, porque el manejo de los asuntos privados no difiere más que en el número del de los asuntos públicos; por lo demás, se parecen...; quienes dirigen los asuntos públicos no emplean a otros hombres que aquellos a los que emplean los administradores de los negocios privados y aquellos que saben emplear a los hombres dirigen igualmente bien los negocios privados y los negocios públicos.» [17] En la Económica, el diálogo se desarrolla como un gran análisis del arte de mandar. El inicio del texto evocan a Ciro el Joven, que velaba en persona por los cultivos, todos los días se ponía a arreglar su jardín v había adquirido así una tal habilidad en dirigir a los hombres que ninguno de sus soldados, cuando se dirigía a hacer la guerra, desertó jamás de su ejército; antes que abandonarlo, preferían morir sobre su cadáver. [18] Simétricarnente el final del texto evoca la réplica de ese monarca modelo, tal como podemos encontrarla va sea entre los jefes « de gran carácter» cuy os ejércitos los siguen siempre sin desfallecer, sea entre el jefe de familia cuyas maneras reales son bastante para estimular a los trabajadores con sólo verlo y sin que tenga que enojarse, amenazar o castigar. El arte doméstico es de la misma naturaleza que el arte político o el arte militar, por lo menos en la medida en que se trate, allí como aquí, de gobernar a los demás [19]

En este marco de un arte de la «economía» es donde Jenofonte plantea el problema de las relaciones entre marido y mujer. Y es que la esposa, en cuanto es dueña de casa, es un personaje esencial en el gobierno del oikos y para su buena gestión. «¿Hay alguien a quien confies más asuntos importantes que a tu mujer?», pregunta Sócrates a Critóbulo, y un poco más adelante añade: «En cuanto a mí, considero que una mujer que es una buena compañera para el hogar tiene tanta importancia como el hombre para la ventaja comúm», y así, en este orden de cosas, « si todo se hace bien, la casa prospera; si se es chapucero, la casa decae». [20] Ahora bien, a pesar de la importancia de la esposa, nada está realmente preparado para que pueda desempeñar el papel requerido: primero su extremada juventud y la educación demasiado sucinta que haya recibido

(« cuando la esposaste era una jovencita a la que no se había dejado, por así decirlo, ver ni escuchar nada» ) así como la ausencia casi total de relaciones con su marido, con quien rara vez ella conversa («¿hay alguien con quien tengas menos conversación que con tu mujer?»).[21] En este punto precisamente se sitúa, en cuanto al marido, la necesidad de establecer con su mujer relaciones que son a la vez de formación y de dirección. En una sociedad en que las muchachas son entregadas muy jóvenes -con frecuencia alrededor de los quince años- a hombres que muy a menudo les doblan la edad, la relación conyugal, a la que el oikos sirve de apoyo y de contexto, toma la forma de una pedagogía v de un gobierno de las conductas. Ahí radica la responsabilidad del marido. Cuando el comportamiento de la muier, en lugar de ser provechoso para el marido, no le causa más que penas, ¿a quién debe atribuirse la falta? Al marido, « Si un carnero está en mal estado, por lo común es al pastor a quien se hace responsable, y si es un caballo el que está echado a perder, por lo común es al caballero al que se culpa; para la mujer, si su marido le enseña a hacer bien las cosas y sin embargo ella administra mal sus negocios, sin duda será justo cargarle la responsabilidad a la mujer; pero si hay una mujer que ignora el bien porque él no se lo enseña, ¿no es lo justo hacer recaer la responsabilidad sobre el marido?» [22]

Así lo vemos: las relaciones entre esposos no son cuestionables por sí solas; no se las contempla en principio como una relación simple de una pareja constituida por un hombre y una mujer y que, por otro lado, buscaría ocuparse de una casa y de una familia. Jenofonte trata largamente de la relación matrimonial, aunque de manera indirecta, contextual y técnica; la trata en el marco del oikos, como un aspecto de la responsabilidad gestora del marido y buscando determinar cómo podrá el esposo hacer de su mujer la colaboradora, la compañera, la synergos, de la que necesita para la práctica razonable de la economía.

La demostración de que esta técnica puede enseñarse está a cargo de Iscómaco; éste, para dar autoridad a su lección, no tiene ni más ni menos que el ser «hombre de bien»; se encontró en otro tiempo en la misma situación que Critóbulo hoy: se casó con una mujer muy joven —tenía quince años, su educación no había llegado más que a hacer una capa y a distribuir la lana entre las hilanderas—, [23] pero él la formó tan bien e hizo de ella una colaboradora tan preciada que ahora le puede confiar el cuidado de la casa, mientras él se dedica a sus negocios, sea en el campo o en el ágora, es decir en los lugares donde debe ejercer de modo destacado la actividad masculina. Iscómaco hará pues, para Sócrates y Critóbulo, la exposición de la «economía», del arte de gobernar e oikos; antes de dar consejos sobre la gestión del dominio agrícola, empezará naturalmente por tratar de la casa propiamente dicha, cuya administración debe ser bien reglamentada, si se quiere tener el tiempo para ocuparse de los rebaños

- y de los campos y si no se quiere que todos los trabajos que se han tomado ahí se pierdan por la gran falla de un desorden doméstico.
- 1. El principio del matrimonio lo recuerda Iscómaco al citar el discurso que habría dirigido a su joven mujer, tiempo después del matrimonio, cuando ella estuvo « familiarizada» con su esposo y lo « bastante acostumbrada como para conversar» : « ¿Por qué te esposé v por qué tus padres te entregaron a mí?» : Iscómaco mismo se responde: « Porque hemos reflexionado, vo por mi lado v tus padres por el tuyo, acerca del mejor compañero con el que podríamos asociarnos para nuestra casa y nuestros hijos.» [24] El vínculo matrimonial se caracteriza pues en su disimetría de origen —el hombre decide por sí mismo mientras que la familia es la que decide por la muchacha- y en su doble finalidad: la casa y los hijos: de nuevo hay que destacar que la cuestión de la descendencia se deia de lado por el momento y que, antes de formarse respecto de su función de madre, la joven debe convertirse en una buena ama de casa. [25] Y este papel es un papel de compañero, enseña Iscómaco; no debe tomarse en cuenta la contribución respectiva de cada uno [26] sino sólo la forma en que cada uno se atarea en vista del fin común, es decir « mantener su haber en el mejor estado posible y acrecentarlo en lo posible por medios honrosos y legítimos». [27] Puede observarse esta insistencia en la desaparición necesaria de las desigualdades iniciales entre ambos esposos y en el vínculo de asociación que debe establecerse entre ellos: no obstante, vemos que esta comunidad, esta koinonia, no se establece en la relación dual entre dos individuos sino por la mediación de una finalidad común, que es la casa: su mantenimiento y también la dinámica de su crecimiento. A partir de ahí pueden analizarse las formas de esta « comunidad» y la especificidad de los papeles que deben desempeñar en ella los dos cónvuges.
- 2. Para definir las funciones respectivas de los dos esposos en la familia, Jenofonte parte de la noción de « abrigo» (stegos): al crear la pareja humana, en efecto, los dioses habrían pensado en la descendencia y en el mantenimiento de la raza, cuya ayuda necesitamos en la vejez, finalmente, a la necesidad de no « vivir a la intemperie, como las bestias»: a los humanos, « les hace falta un techo, evidentemente». A simple vista, la descendencia da a la familia su dimensión temporal y el abrigo su organización espacial. Pero las cosas son algo más complejas. El « techo» determina desde luego una región exterior y una región interior, en donde una da relieve al hombre y la otra constituye el lugar privilegiado de la mujer, pero también es el lugar donde se junta, acumula y conserva aquello que ha sido adquirido; abrigar es prever para distribuir en el tiempo según los momentos oportunos. Afuera se tiene al hombre que siembra,

adentro, la mujer recibe, conserva y atribuye según las necesidades. «La actividad del marido es la que generalmente hace que entren los bienes en la casa, pero es la gestión de la mujer la que regula con la mayor frecuencia el gasto.» [28] Ambas funciones son exactamente complementarias y la ausencia de una haría inútil a la otra: «¿Oué conservaría vo. dice la mujer, si tú no estuvieras ahí para preocuparse por hacer entrar algunas provisiones de fuera?». a lo que el esposo responde: si nadie estuviera ahí para conservar lo que se lleva a la casa, « sería como esa gente ridícula que echa agua a una jarra sin fondo». [29] Dos lugares, pues, dos formas de actividad, dos maneras también de organizar el tiempo: por un lado (el del hombre), la producción, el ritmo de las estaciones, la espera de las cosechas, el momento oportuno que respetar y prever; por el otro (el de la mujer), la conservación y el gasto, el ordenamiento y la distribución cuando es necesario, y sobre todo, el almacenamiento: sobre las técnicas de almacenar en el espacio de la casa. Iscómaco recuerda largamente todos los consejos que dio a su mujer con el fin de poder volver a encontrar lo conservado, haciendo así de su hogar un lugar de orden y de memoria.

cultiva, ara, cría los rebaños: lleva a la casa lo que produce, gana o trueca:

Para que puedan ejercer conjuntamente sus distintas funciones, los dioses han dotado a cada uno de los dos sexos de cualidades particulares. Los rasgos fisicos: a los hombres, que, a pleno sol deben «arar, sembrar, plantar, llevar a pastar a los animales», les dieron atributos para soportar el frío, el calor, la marcha; las mujeres, que trabajan al abrigo, tienen un cuerpo menos resistente. También rasgos de carácter: las mujeres tienen un temor natural, pero que tiene sus efectos positivos: tal temor las lleva a cuidar las provisiones, a temer su pérdida, a tener aprensiones por el gasto; el hombre, en cambio, es valiente, ya que debe defenderse contra todo lo que podría dañarlo en el exterior. En resumen, «la divinidad dadaptó, desde el principio, la naturaleza de la mujer a los trabajos y a los cuidados del interior, la del hombre a los del exterior». [30] Pero también los armó con cualidades comunes: ya que, cada uno en su función, el hombre y la mujer deben «dar y recibir», puesto que en su calidad de responsables de la familia deben a la vez recoger y distribuir recibieron por igual la memoria y la atención (mnēmē v enimeleia). [31]

Cada uno de los dos cónyuges tiene pues una naturaleza, una forma de actividad, un lugar, que se definen en relación con las necesidades del oikos. Que se sostengan el uno al otro, tal es lo que quiere la «ley» —nomos: práctica regular que corresponde exactamente a las intenciones de la naturaleza, que atribuye a cada quien su función y su lugar y que define lo que es conveniente y bueno para cada quien hacer o no hacer. Esta ley declara buenas (kala) « las ocupaciones por las que la divinidad dio a cada quien las mayores facultades naturales»: así es mejor (kallion) para la mujer « quedarse en casa que pasar su

tiempo afuera» y malo para el hombre « quedarse en casa en vez de ocuparse de los trabajos del exterior». Modificar este reparto, pasar de una actividad a la otra es atentar contra ese nomos; es a la vez ir contra la naturaleza y abandonar su lugar: « Si alguien actúa contra la naturaleza que la divinidad le ha proporcionado, dejando por decirlo así su puesto (ataktōn), no escapa a la mirada de los dioses y es castigado por desatender los trabajos que le corresponden y por ocuparse de los de su mujer.» [32] La oposición « natural» del hombre y de la mujer, la especificidad de sus aptitudes son indisociables del orden de la casa; se hicieron para ese orden, que, a cambio, las impone como obligaciones.

3. Este texto, tan detallado cuando hay que fijar el reparto de las tareas en la casa, es bastante discreto acerca de la cuestión de las relaciones sexuales —se trate de su lugar en las relaciones entre los dos cónyuges o de las prohibiciones que pudieran resultar de la situación del matrimonio. No es que la importancia de tener descendencia sea dejada de lado; se la recuerda una y otra vez a lo largo de la intervención de Iscómaco: indica que es uno de los grandes objetivos del matrimonio; [33] subraya también que la naturaleza dotó a la mujer de una ternura particular para ocuparse de los niños; [34] destaca igualmente cuán preciado es cuando uno envejece encontrar en los hijos los apoyos necesarios. [35] Pero nada se dice en el texto ni acerca de la procreación misma ni sobre los cuidados que deben tomarse para tener la mejor progenie posible: el tiempo no había llegado aún de abordar este género de cuestiones con la joven desposada.

No obstante, muchos pasajes del texto se refieren a la conducta sexual, a la necesaria moderación y al afecto físico entre esposos. Hay que traer a la memoria primero el principio mismo del diálogo, cuando los dos interlocutores entablan la discusión sobre la economía como saber que permite dirigir la casa. Sócrates evoca a quienes tendrían el talento y los recursos pero rechazan ponerlos en obra porque obedecen en su interior a patrones o patronas invisibles: la pereza. la apatía del alma, la indolencia, pero también -patronas más intratables aún que las otras- la gula, la embriaguez, la lubricidad y las ambiciones alocadas y costosas. Quienes se someten a tal despotismo de los apetitos llevan a la ruina su cuerpo, su alma y su casa. [36] Pero Critóbulo confía en haber vencido ya a estos enemigos: su formación moral lo ha dotado de una enkrateia suficiente: « Cuando me examino, me parece que domino bien estas pasiones, de manera que si tú quisieras aconsejarme sobre lo que debería hacer para acrecer mi casa, no creo que lo que tú llamas las patronas me lo impidieran.» [37] He aquí lo que habilita a Critóbulo en su deseo actual de desempeñar el papel de dueño de casa y aprender sus difíciles tareas. Hay que comprender que el matrimonio, las funciones de jefe de familia, el gobierno del oikos suponen que uno se hay a vuelto capaz de gobernarse a sí mismo.

Más adelante, en la enumeración que propone de las diferentes cualidades de que la naturaleza ha provisto a cada uno de los sexos, para que pueda a su vez desempeñar su función doméstica, Iscómaco menciona el dominio de si (enkrateia); hace de ello no un rasgo que pertenece especificamente al hombre o a la mujer, sino una virtud común —al mismo título que la memoria o la atención —a los dos sexos; las diferencias individuales pueden modular la distribución de esta cualidad, y lo que muestra su alto valor en la vida matrimonial es que llega a coronar a aquel de los dos cóny uges que es el mejor: sea el marido o la mujer, el mejor es el más dotado en lo que respecta a esta virtud. [38]

Ahora bien, en el caso de Iscómaco vemos cómo su templanza se manifiesta por sí misma y guía la de su mujer. En efecto, hay un episodio del diálogo que remite bastante explícitamente a determinados aspectos de la vida sexual de los esposos: es el que concierne al maquillaje y los afeites.[39] Tema importante en la moral antigua, va que el adorno plantea el problema de las relaciones entre la verdad y los placeres, y, al introducir en éstos los juegos del artificio, embrolla los principios de su regulación natural. La cuestión de la coquetería en la esposa de Iscómaco no concierne a su fidelidad (postulada a todo lo largo del texto); tampoco tiene que ver con su carácter pródigo: se trata de saber cómo puede presentarse la mui er a sí misma v ser reconocida por su marido como objeto de placer y compañera sexual en la relación convugal. Y efectivamente de esto trata Iscómaco, bajo la forma de lección, un día en que su mujer, para agradarle (para parecer tener « la tez más clara» que en la realidad, las mejillas « más sonrosadas», el talle « más esbelto» ), se presenta encaramada en elevadas sandalias y toda pintada de albayalde y ancusa. A esta conducta que él reprueba responderá Iscómaco con una doble lección.

La primera es negativa; consiste en una crítica del maquillaje como engaño. Este engaño, que puede seducir a los extraños, no ha de ilusionar al hombre con el que vive y que puede ver a su esposa al levantarse de la cama, sudada, llorosa o saliendo del baño. Pero, sobre todo, Iscómaco crítica este señuelo en la medida que enfrenta un principio fundamental del matrimonio. Jenofonte no cita directamente el aforismo que con tanta frecuencia y por tanto tiempo encontraremos y según el cual el matrimonio es una comunidad (koinônia) de bienes, de vida y de cuerpos; pero es claro que, a lo largo del texto, hace jugar el tema de esta triple comunidad: comunidad de bienes a propósito de la cual recuerda que cada cual debe olvidar la parte que aportó; comunidad de vida que se fija como uno de sus objetivos la prosperidad del patrimonio; comunidad se uerpos, finalmente, explícitamente subrayada (tôn sômatôn koinônêsantes). Ahora bien la comunidad de bienes excluye el engaño: y el hombre se conduciría mal con su mujer si le, hiciera creer en riqueza que no posee; de la

misma manera, no deben buscar engañarse el uno al otro respecto del cuerpo; él, por su lado, no se pondrá bermellón en la cara; ella, del mismo modo, no debe adornarse con albayalde. La justa comunidad de los cuerpos tiene ese precio. En la relación entre esposos, la atracción que está en juego es aquella que se ejerce naturalmente, como en toda especie animal, entre el macho y la hembra: « Los dioses hicieron a los caballos aquello más agradable del mundo para los caballos, a las reses para las reses, a las ovejas para las ovejas; igualmente, los hombres (anthrōpoi) no encuentran nada más agradable que el cuerpo del hombre sin artificio alguno.» [40] Es la atracción natural que debe servir de principio a las relaciones sexuales entre esposos y a la comunidad corporal que conforman. La enkrateia de Iscómaco rechaza todos los artificios de los que nos servimos para multiplicar los deseos y los placeres.

Pero se plantea una pregunta: ¿cómo puede la muier seguir siendo un objeto

de placer para su marido, cómo puede estar segura de no ser sustituida un día por otra más joven y bella? Explícitamente, es la mujer de Iscómaco la que se hace la pregunta. ¿Qué hacer, no sólo para parecerlo, sino para ser bella y conservar la helleza 2[41] Y de una manera que puede parecernos extraña, seguirán siendo la casa y el gobierno de la casa los que conformarán el punto decisivo. En todo caso, la belleza real de la muier, según Iscómaco, está asegurada suficientemente por sus ocupaciones hogareñas si las cumple como es debido. En efecto, explica que, al ejecutar las tareas que son responsabilidad suva, no quedará sentada, metida en sí misma como una esclava u ociosa como una coqueta. Se mantendrá en pie, vigilará, controlará, irá de una a otra habitación para verificar que se realice el trabajo; estar derecha, caminar, darán a su cuerpo esa manera de tenerse, esa postura que, a los ojos de los griegos. caracterizan la plástica del hombre libre (más adelante Iscómaco mostrará que el hombre forma su vigor de soldado y de ciudadano libre por su participación activa en las responsabilidades de un maestro de obras).<sup>[42]</sup> De la misma manera, es bueno para el ama de casa amasar la harina, sacudir y arreglar los vestidos o los cobertores.[43] Así se forma y se mantiene la belleza del cuerpo; la posición de ama tiene su versión física, que es la belleza. Además, la ropa de la esposa tiene una propiedad y una elegancia que la distinguen de sus sirvientas. Finalmente, siempre tendrá la ventaja sobre éstas de buscar voluntariamente agradar en vez de verse obligada como una esclava a someterse y a sufrir sujeción: Jenofonte parece referirse aquí al principio que evoca en otra parte [44] de que el placer que se toma a la fuerza es mucho menos agradable que aquel que se ofrece de buen grado: y tal es el placer que la esposa puede dar a su marido. Así, por las formas de una belleza física indisociable de su posición privilegiada y por la libre voluntad de agradar (charizesthai), la dueña de casa

tendrá siempre preeminencia sobre las demás mujeres de la casa.

En este texto consagrado al arte « masculino» de gobernar la casa —la muier, los servidores, el patrimonio- no se alude a la fidelidad sexual de la mujer ni al hecho de que su marido debe ser su único compañero sexual: es un principio necesario v al que se supone admitido. En cuanto a la actitud temperante y prudente del marido, nunca se la define como el monopolio que acordará a su mujer sobre todas sus actividades sexuales. Lo que está en juego en esta práctica reflexionada de la vida de matrimonio, lo que aparece como esencial para el buen orden de la casa, para la paz que debe reinar y para lo que la mui er debe desear, es que ésta pueda guardar, como esposa legítima, el lugar eminente que le ha dado el matrimonio: no ver que se prefiere a otra, no encontrarse devaluada ni en su posición ni en su dignidad, no verse remplazada respecto de su marido por otra, esto es lo que importa ante todo. Pues la amenaza contra el matrimonio no proviene del placer que el hombre pueda tomarse aquí o allá, sino de las rivalidades que puedan nacer entre la esposa y las otras mujeres por el puesto a ocupar en la casa y por las precedencias a ejercer. El marido « fiel» (pistos) no es aquel que vincula el estado matrimonial con la renuncia a todo placer sexual buscado en otra; es aquel que mantiene hasta el fin los privilegios reconocidos a la muier por el matrimonio. Por lo demás, así es como lo entienden las mujeres «traicionadas» que aparecen en las tragedias de Eurípides. Medea clama contra la «infidelidad» de Jasón: después de ella, ha tomado una esposa real y se dará una descendencia que lanzará a la humillación y a la servidumbre a los hijos que tuvo de Medea. [45] Lo que hace que Creusa llore aquello que imagina ser la « traición» de Xuto es que tendrá que vivir « sin hijos» y « vivir solitaria en una morada desolada» ; es que --por lo menos así se le hace creer- « en su casa», que fue la de Erecteo, entrará « como dueño sin nombre, sin madre, pues, el hijo de una esclava».[46]

Esta preeminencia de la esposa que el buen marido debe preservar está implícita en el acta de matrimonio. Pero no se adquiere de una vez para siempre: on está asegurada por cierto compromiso moral que tomaria el marido; de hecho, siempre puede producirse una caducidad, fuera incluso del repudio y del divorcio. Ahora bien, lo que muestran la Económica de Jenofonte y el discurso de Iscómaco es que la prudencia del marido —su enkrateia pero también su sabiduría de jefe de familia— siempre está dispuesta a reconocer los privilegios de la esposa, y ésta, para conservarlos, debe a vez ejercer óptimamente su función en la casa y las tareas que le están vinculadas. Iscómaco no promete de entrada a su mujer ni una « fidelidad sexual» en el sentido que le damos hoy ni siquiera que nunca tendrá que lamentar ninguna otra preferencia, pero al igual que le asegura que su actividad de dueña de casa, su proceder y su porte le darán un mayor encanto que el de las sirvientas, le asegura también que puede

conservar en la casa, hasta la vejez, el lugar más elevado. Y le sugiere una especie de justa con él mismo respecto de la buena conducta y la aplicación a los cuidados de la casa, y si ella logra ganársela, entonces será cuando ya no tendrá nada que temer de rival alguna, aunque sea más joven: « Pero donde gozarás del placer más dulce, le dice Iscómaco a su mujer, será cuando, al mostrarte mejor que yo, habrás hecho de mí tu servidor, cuando lejos de temer que conforme pasan los años serás tú menos considerada en la casa, tendrás la seguridad de que, al envejecer, serás más apreciada por tu esposo como compañera y por tus hijos como mujer de tu casa, y más serás honrada en tu propia casa.» [47]

En esta ética de la vida matrimonial, la « fidelidad» que se le recomienda al marido es pues algo bien distinto de la exclusividad sexual que el matrimonio impone a la mujer; concierne al mantenimiento de la posición de esposa, de sus privilegios, de su preeminencia sobre las demás mujeres. Y si supone ciertamente una determinada reciprocidad de conducta entre el hombre y la mujer, es en el sentido de que la fidelidad masculina respondería no tanto a la buena conducta sexual de la mujer —la cual se da siempre por supuesta—cuanto a la manera en que ella sabe conducirse en la casa y conducir su casa. Reciprocidad, si, pero disimetría esencial, ya que ambos comportamientos, aun recurriendo uno al otro, no se fundan en las mismas exigencias y no obedecen a los mismos principios. La templanza del marido proviene de un arte de gobernar, de gobernarse y de gobernar a una esposa a la que hay que sostener y respetar a la vez, ya que es, respecto de su marido, la dueña obediente de la casa.

### 3 TRES POLÍTICAS DE LA TEMPLANZA

Otros textos, en el siglo IV y a principios del siglo III, desarrollan también el tema de que el estado matrimonial apela por el lado del hombre a cierta forma por lo menos de moderación sexual. Sobre todo hay tres que deben mencionarse: el pasaje que Platón consagra en las Leyes a las reglas y a las obligaciones del matrimonio: una explicación de Isócrates sobre la manera en que Nicocles lleva su vida de hombre casado: un tratado de Económica que se le atribuve a Aristóteles y que ciertamente emana de su escuela. Estos textos son bien distintos unos de otros por su propósito respectivo: el primero ofrece un sistema de regulación autoritaria de las conductas en el marco de una ciudad ideal: el segundo caracteriza el estilo de vida personal de un autócrata respetuoso de sí mismo y de los demás; el tercero busca definir para un hombre cualquiera los principios útiles para dirigir su casa. En todo caso, ninguno se refiere como la Económica de Jenofonte a la forma de vida propia de un propietario de tierras ni porconsiguiente a las tareas de gestión de un dominio que debe asumir complementariamente con su mujer. A pesar de las diferencias que los separan, estos tres textos parecen marcar unos v otros, v con mayor claridad que Jenofonte, una exigencia que aporta lo que podríamos llamar el principio del « doble monopolio sexual» ; así es como parecen querer localizar, tanto para el hombre como para la muier, toda una actividad sexual en la sola relación convugal: de la misma manera que su esposa, el marido aparece por lo menos resistiéndose a buscar su placer con otras muieres que no la suy a. Exigencia, por consiguiente, de una cierta simetría, y tendencia a definir el matrimonio como lugar no sólo de privilegio sino quizá exclusivo de la relación sexual moralmente aceptable. No obstante, la lectura de estos tres textos muestra que haríamos mal en proyectar en ellos retrospectivamente un principio de « fidelidad sexual recíproca» como el que servirá de esqueleto jurídico-moral a formas posteriores de la práctica matrimonial. Y es que en todos estos textos, en efecto, la obligación o la recomendación que se hace al marido de una moderación tal que sólo retenga como compañera sexual a su propia esposa no es el efecto de un compromiso personal que habría de contraer al respecto, sino de una regulación política, en su caso las leyes platónicas autoritariamente impuestas, o que -en Isócrates o en el seudo-Aristóteles- el hombre se impone a sí mismo por una suerte de autolimitación reflexionada de su propio poder.

1. En efecto, en las Leyes la prescripción de casarse a la edad conveniente (para los hombres entre los veinticinco y los treinticinco años), de procrear hijos en las mejores condiciones y de no tener —se sea hombre o mujer — ninguna relación con otro que no sea el cóny uge, todas estas prescripciones tomar la forma, no de una moral voluntaria sino de una regulación coercitiva; es cierto que muchas veces se subraya la dificultad de legislar en esta materia [48] y el interés que habría en que ciertas medidas tomaran la forma de un reglamento sólo en el caso de que hubiera desórdenes y de que el mayor número no fuera capaz de templanza. [49] En todo caso, los principios de esta moral se relacionan siempre directamente con las necesidades del estado, sin referirse jamás a las exigencias internas de la casa, de la familia y de la vida matrimonial; debe considerarse que el buen matrimonio es aquel que es útil a la ciudad y que es en beneficio de ésta que los niños deben ser « lo más bellos y mejores posible» .[50] Uniones que, por respeto a las proporciones ventajosas para el estado, evitarían que los ricos se casaran con los ricos.[51] inspecciones meticulosas para verificar que los jóvenes solteros se prepararan bien ante su tarea procreadora. [52] el orden conveniente de castigo de no cohabitar más que con la esposa legítima sin tener ninguna otra relación sexual durante todo el periodo en que se está en edad de procrear, [53] todo ello, ligado como está a las estructuras particulares de la ciudad ideal, es bastante extraño a un estilo de templanza fundado en la búsqueda voluntaria de la moderación [54]

Sin embargo, debe destacarse que Platón no concede más que una confianza limitada a la ley cuando se trata de regular la conducta sexual. No cree que pueda conseguir efectos suficientes, si no se utilizan otros medios que sus prescripciones y sus amenazas con el fin de dominar los tan violentos deseos [55] Necesita instrumentos de persuasión más eficaces y Platón enumera cuatro de ellos. La opinión: Platón se refiere a la abstención por el incesto: ¿cómo es posible, se pregunta, que el hombre haya llegado a no experimentar ya deseo por sus hermanos y hermanas, hijos e hijas, por hermosos que sean? Será que, desde siempre, han oído que estos actos son «un objeto de vergüenza para la divinidad» v que nadie ha entendido jamás otro lenguaje a este respecto: será necesario pues que, acerca de todos los actos sexuales reprensibles, « la voz pública unánime» se vea investido del mismo modo de un « carácter religioso». [56] La gloria: Platón evoca el ejemplo de los atletas que, en su afán de llevarse la victoria en los juegos, se someten a un régimen de estricta abstinencia, y no se acercan a muier ni a muchacho en todo el tiempo de su entrenamiento: así, la victoria sobre estos enemigos internos que son los placeres es mucho más bella que la que puede obtenerse sobre los rivales. [57] El honor del ser humano: Platón cita aquí un ejemplo que en seguida utilizará con frecuencia; se trata de esos animales que viven en manadas, pero donde cada uno lleva, en medio de los demás, « en la continencia, una vida pura de todo acoplamiento», y cuando llega la edad de procrear, se aíslan y forman pareias que ya no se deshacen. Ahora bien, hay que observar que a esta convugalidad animal no se la cita como un principio natural que sería universal, sino más bien como un desafío que los hombres deberían recoger: ¿cómo es que el recuerdo de una práctica semejante no habría de incitar a los hombres razonables a mostrarse « más virtuosos que las bestias» 2<sup>[58]</sup> Finalmente, la vergüenza: al disminuir la frecuencia de la actividad sexual, esta disminución « debilitará la tiranía» ; sin que hay a que prohibirla, será menester que los ciudadanos «cubran de misterio tales, actos» y que experimenten « deshonra» si los perpetran al descubierto, y ello en función de « una obligación creada por la costumbre y la ley no escrita». [59]

Así pues, la legislación de Platón establecía claramente una exigencia que tanto del lado del hombre como del lado de la mujer es simétrica. Porque desempeñan una función determinada para un objetivo común —el de progenitores de los futuros ciudadanos—, se les considera exactamente de la misma manera bajo las mismas leyes que les imponen las mismas restricciones. Pero es preciso observar que esta simetría no implica de ningún modo que los esposos estén restringidos a la « fidelidad sexual» , mediante un lazo personal que sería intrínseco a la relación matrimonial y constituiría un compromiso mutuo. La simetría no se establece sobre una relación directa y reciproca entre ellos, sino sobre un elemento que los domina a ambos: son principios y leves a los que

están sujetos ambos del mismo modo. Es cierto que deben someterse a ellos de modo voluntario y por medio de una persuasión interior, pero ésta no concierne a una atracción que deberían tener entre si; concierne a la reverencia que debe tenerse por la ley, o el cuidado que debe tenerse por uno mismo, por su reputación, por su honor. Es la relación del individuo consigo mismo y con la ciudad en forma de respeto o de vergüenza, de honor o de gloria —no la relación con el otro— la que impone esta obediencia.

Y puede observarse que en la formulación que propone para la ley que se refiere a« las elecciones amorosas», Platón contempla dos formulaciones posibles. Según una de ellas, estaría prohibido a todo individuo tocar a una mujer que fuera de buena casa y de condición libre si no fuera su esposa legitima, procrear fuera del matrimonio e ir a arrojar entre los hombres, « en perversión de la naturaleza», una « simiente infecunda». La otra formulación retorna, bajo una forma absoluta, la interdicción de los amores masculinos; en cuanto a las relaciones sexuales extraconyugales, contempla castigarlas sólo en el caso en que la falta no fuera ignorada de « nadie, ni hombres ni mujeres» [60] Es tan cierto que la doble obligación de limitar las actividades sexuales al matrimonio concierne al equilibrio de la ciudad, su moralidad pública, las condiciones de una buena procreación, y no a los deberes recíprocos aferentes a una relación dual entre cónyuges.

2. El texto de Isócrates, que se presenta como una alocución de Nicocles a sus conciudadanos, asocia con toda claridad las consideraciones que desarrolla sobre la templanza y el matrimonio al ejercicio del poder político. Este discurso forma pareia con el que Isócrates dirigió a Nicocles, poco tiempo después que tomó el poder: el orador daba entonces al hombre joven consejos de conducta personal y de gobierno, que debían poder servirle de tesoro permanente del cual servirse durante el resto de su vida. El discurso de Nicocles, supuestamente, es un mensaje del monarca que explica a aquellos sobre los cuales reina la conducta que deben seguir respecto de él. Ahora bien, toda la primera parte del texto está consagrada a una justificación de este poder: méritos del régimen monárquico, derechos de la familia reinante, cualidades personales del soberano, y una vez dadas estas justificaciones será cuando se definan la obediencia y la adhesión que deben los ciudadanos a su jefe; en nombre de sus virtudes propias éste puede exigir la sumisión de sus súbditos. Nicocles consagrará pues un largo desarrollo a las cualidades que se reconoce: la justicia -dikaiosynē - que ha manifestado en el orden de las finanzas, de la jurisdicción penal y, en el exterior, en las buenas relaciones que estableció o restableció con las otras potencias:[61] además, la sophrosyne, la templanza, a la que contempla exclusivamente como dominio sobre los placeres sexuales. De tal moderación, explica las formas y las razones en relación directa con la soberanía que ejerce en su país.

El motivo que invoca en último lugar concierne a su descendencia y a la necesidad de una raza sin degeneración, que pueda reivindicar el esplendor de un nacimiento noble y la continuidad de una genealogía que se remonta a los dioses: « No tenía los mismos sentimientos que la mayoria de los reyes sobre los niños que hay que traer al mundo; no creía que unos debían nacer de origen oscuro y otros de origen noble, ni que debiera dejar tras de mí hijos tanto bastardos como legítimos; a mi modo de ver todos debían tener la misma naturaleza y remontar su origen —tanto por el lado de su padre como por el de su madre— entre los mortales a Evágoras mi padre, entre los semidioses al hijo de Éaco, entre los dioses a Zeus, y ninguno de mis descendientes debía verse privado de la nobleza de semeiante origen.» [62]

Otra razón para Nicocles de semejante templanza tiene que ver con la continuidad y la homogeneidad entre el gobierno de un estado y el de una casa. Esta continuidad se define de dos maneras: por el principio de que deben respetarse todas las asociaciones (*koinōniai*) que se hayan podido establecer con otros; Nicocles no quiere pues hacer como esos hombres que respetan sus demás compromisos pero actúan de otro modo respecto de su mujer con la que sin embargo establecieron una asociación por toda la vida (*koinōnia pantos tou biou*): puesto que se estima que no deben sufrirse aflicciones por culpa de la esposa, tampoco hay que hacerla sufrir por los placeres que de ella se toman; el soberano que busca ser justo debe serlo con su propia mujer. [63] Pero también hay continuidad y cierto isomorfismo entre el buen orden que debe reinar en la casa del monarca y el que debe presidir a su gobierno público:« Los buenos soberanos deben esforzarse en hacer que reine un espíritu de concordia no sólo en los estados que dirigen, sino también en su propia casa y en los dominios que habitan, pues toda esta obra demanda dominio de si y justicia.» [64]

El lazo entre templanza y poder, al que Nicocles se refiere a lo largo de todo el texto, aparece sobre todo como una reflexión acerca de la relación esencial entre dominación sobre los demás y dominación sobre uno mismo, según el principio general que ya se enunciaba en el primer discurso, aquel dirigido a Nicocles: «Ejerce tu autoridad sobre ti mismo (archiē saytou) al igual que sobre los demás y considera que la conducta más digna de un rey es nos er esclavo de ningún placer y mandar sobre los deseos propios más todavía que sobre los propios compatriotas.» [65] Nicocles empieza por dar la prueba de que posee este dominio de sí como condición moral para dirigir a los demás: a diferencia de lo que hacen tantos tiranos, no se aprovechó de su poder para apoderarse por la fuerza de las mujeres o de los hijos de los demás; recordó cómo los hombres cuidan de sus mujeres y de su descendencia y cuántas veces las crisis políticas y las revoluciones tienen por origen abusos de este tipo; [66] ha tomado pues el

may or cuidado por evitar semejantes reproches: desde el día en que ocupó el poder supremo pudo constatarse que no tuvo relación física « con otra persona que no fuera su mujer». [67] No obstante, Nicocles tiene razones más positivas para ser temperante. Primero, quiere dar el ejemplo a sus conciudadanos: sin duda no hay que pensar que pide a los habitantes de su país practicar una fidelidad sexual parecida a la suva: verdaderamente no cree en hacer de ello una regla general; el rigor de sus costumbres debe comprenderse como una incitación general a la virtud y un modelo contra el relajamiento que siempre es nocivo para el estado. [68] Este principio de analogía global entre las costumbres del príncipe v las del pueblo era evocado en el discurso a Nicocles: « Da tu propia ponderación (sophrosyne) como ejemplo a los demás y recuerda que las costumbres (ēthos) de un pueblo se parecer a las de quien lo gobierna. Tendrás el testimonio del valor de tu autoridad real cuando compruebes que tus súbditos han adquirido un mayor bienestar y costumbres más civilizadas (evporôterous kai sõphronesterous gignomenous) gracias a tu actividad (epimeleia).» [69] No obstante, Nicocles no quiere con tentarse con hacer a las masas semejantes a él; al mismo tiempo quiere, sin que hava contradicción, distinguirse de los demás, de la élite v de aquellos mismos que son los más virtuosos. Ello es a la vez la fórmula moral del ejemplo (ser un modelo para todos siendo mejor que los mejores) pero también la fórmula política de la competencia por el poder personal en una aristocracia y el principio de un asentamiento estable para la tiranía prudente v moderada (ser a los ojo del pueblo dotado de más virtud que los más virtuosos): « He comprobado que la mayor parte de los hombres son dueño del conjunto de sus actos, pero que los mejores se dejan vencer por los deseos que despiertan en ellos muchachos y mujeres. He querido pues mostrarme capaz de firmeza; aquí fu llamado a ganarle no sólo a la multitud sino incluso a quienes se enorgullecen de su virtud.» [70]

Pero es preciso comprender que esta virtud que funciona como ejemplo y marca una superioridad no debe su valor político al simple hecho de que sea un comportamiento honorable a los ojos de todos. De hecho, manifiesta a los gobernados la forma de relación que el principe mantiene consigo mismo: elemento político importante porque es esta relación consigo mismo la que modela y reglamenta el uso que hace el príncipe del poder que ejerce sobre los demás. Esta relación es pues importante en sí misma, en el resplandor visible con que se manifiesta y por la armazón racional que la garantiza. Por ello, Nicocles recuerda que su sōphrosynē pasó a los ojos de todos por una prueba; en efecto, hay circunstancias y épocas en que no es dificil mostrar que se puede ser justo y privarse del dinero o de los placeres, pero cuando se recibe el poder en plena juventud, dar muestras entonces de moderación constituye una suerte de prueba

calificadora. [71] Además, subraya que su virtud no sólo es asunto de la naturaleza sino más bien de razonamiento (*logismos*): así pues no es por azar ni por las circunstancias que observará buena conducta [72] Sino de un modo deseado y constante.

Así la moderación del príncipe, experimentada en la situación más peligrosa. y asegurada por la permanencia de la razón, sirve para fundar una especie de pacto entre el gobernante y los gobernados: pueden obedecerle con gusto, puesto que es dueño de sí. Puede exigirse a los súbditos que obedezcan con la garantía de la virtud del príncipe, pues desde luego es capaz de moderar el poder que ejerce sobre los demás por el dominio que establece sobre sí mismo. Así termina el pasaje en que Nicocles, habiendo terminado de hablar de si mismo, saca de ello argumentos para exhortar a sus súbditos a obedecerle: «He dado mayor amplitud a este planteamiento sobre mí mismo [...] para no dejar ningún pretexto de que no ejecutéis de corazón y con celo los consejos y las prescripciones que os daré.» [73] La relación del príncipe consigo mismo y la forma en que se constituy e como sujeto moral forman una pieza importante del edificio político: su austeridad forma parte de él v contribuve a su solidez. También el príncipe debe practicar una ascesis y ejercitarse él mismo: «En definitiva, no hay atleta para el que fortificar su cuerpo sea una obligación tan grande como para un rey fortificar su alma, pues los premios que ofrecen los juegos no son nada en comparación de aquellos por los que vosotros, príncipes, lucháis cada día » [74]

3. En cuanto a la Económica atribuida a Aristóteles, sabemos qué problemas de fecha plantea. Al texto que constituve los libros I v II se le reconoce de manera bastante general como el texto de « buena época» —sea que hay a sido editado a partir de notas por un discípulo inmediato de Aristóteles o que hava sido obra de una de las primeras generaciones de peripatéticos. En todo caso, puede dejarse por el momento de lado la tercera parte, o por lo menos el texto latino, manifiestamente más tardio, que ha sido considerado como una « versión» o una « adaptación» del tercer libro « perdido» de esta Económica. Mucho más breve e infinitamente menos rico que el texto de Jenofonte, el libro I se presenta igualmente como una reflexión sobre el arte (technē) de la economía; está destinado a definir, en el orden de la casa, las conductas de « adquisición» y de « valoración» (ktēsasthai, chrēsasthai). [75] El texto se presenta como un arte de gobernar menos, por lo demás, las cosas que los hombres, y ello es que, según un principio formulado en otra parte por Aristóteles, o sea no en la Económica, se le presta mucho mayor interés a las personas que a la posesión de bienes inanimados. [76] v de hecho el tratado de la Económica consagra lo esencial de las indicaciones que da (sin hacer, como Jenofonte, un gran lugar a las técnicas del cultivo) a las tareas de dirección, supervisión y control. Es un manual del amo, que debe en primer lugar « preocuparse» (epimelein) por su esposa. [77]

Este texto hace jugar poco más o menos los mismos valores que el tratado de Jenofonte: elogio de la agricultura, la cual, a diferencia de los oficios artesanales, es capaz de formar individuos « viriles» ; afirmación de su carácter primero y fundador según la naturaleza y de su valor constituyente para la ciudad. [78] Pero muchos elementos llevan también la marca aristotélica: y en particular la doble insistencia en el arraigo natural de la relación matrimonial y la especificidad de su forma en la sociedad humana.

A la asociación (koinōnia) del hombre y la mujer la presenta el autor como algo que existe « por naturaleza» y cuyo ejemplo podemos encontrar entre, los animales: «Su asociación responde a una necesidad absoluta.» [79] Tesis constante en Aristóteles, se trate de la Política donde esta necesidad está vinculada directamente con la procreación, [80] o de la Ética nicomaquea que presenta al hombre como un ser naturalmente « sindiástico» y destinado a vivir en parejas.<sup>[81]</sup> Pero el autor de la Económica nos recuerda que esta koinônia tiene características propias que no encontramos en las especies animales: no es que los animales no conozcan formas de asociación que van mucho más allá de la simple unión procreadora: [82] es que en los humanos la finalidad del vínculo que une a hombre y mujer no sólo concierne -según una distinción cara a Aristóteles- al « ser», sino al « ser pleno» (einai, ey einai). Entre los hombres, en todo caso, la existencia de la pareja permite, a lo largo de la existencia, la avuda y el apoyo recíprocos: en cuanto a la progenie, no asegura simplemente la supervivencia de la especie: sirve al « propio interés de los padres» , pues « los cuidados que, en su época de fuerza plena, prodigaron a seres débiles, en la debilidad de la veiez a cambio, los obtienen de seres que va se han hecho fuertes». [83] Y justo por este complemento de buena vida es que la naturaleza dispuso como lo hizo al hombre y a la mujer; en vista de la vida común, « organizó a uno y otro sexo». El primero es fuerte, el segundo se contiene por el temor: uno encuentra su salud en el movimiento, el otro se inclina a llevar una vida más sedentaria; uno aporta los bienes de la casa, el otro vela por lo que contiene: uno alimenta a los niños, el otro los educa. La naturaleza en cierto modo programó la economía de la familia y las funciones que cada uno de los esposos debe tener en ella. A partir de principios aristotélicos, el autor incluve aquí el esquema de una descripción tradicional, del que Jenofonte ya había dado un ejemplo.

Inmediatamente después de este análisis de las complementariedades

naturales, el autor de la *Económica* aborda la cuestión del comportamiento sexual. Y ello en un pasaje breve, elíptico, y que vale la pena citar en extenso: «El primer deber es no cometer ninguna injusticia: así no habrá de sufrirla en carne propia. A ello conduce justamente la moral común: no debe sufrir ninguna injusticia la mujer, ya que ella, tal como dicen los pitagóricos, es en la casa como una suplicante y una persona arrancada de su hogar. Ahora bien, sería una injusticia por parte del marido que tuviera tratos ilegítimos (*thyraze synousiai*).» [84] No hay que asombrarse de que no se diga nada sobre la conducta de la mujer, ya que son bien conocidas las reglas y puesto que de todos modos nos encontramos aquí con un manual del amo: de su manera de actuar es precisamente de lo que se trata. Puede observarse también que nada se dice — como tampoco en Jenofonte— sobre lo que debería ser la conducta sexual respecto de la mujer ni acerca del cumplimiento del deber conyugal ni sobre las reglas del pudor. Pero lo esencial está en otro lado.

Puede observarse primero que el texto sitúa muy claramente la cuestión de las relaciones sexuales en el marco general de las relaciones de justicia entre marido y mujer. Ahora bien, ¿cuáles son dichas relaciones?, ¿qué formas deben adoptar? A pesar de lo que anuncia un poco antes el texto acerca de la necesidad de determinar claramente qué género de «relación» (homilia) debe unir al hombre y a la mujer, nada hay en, la Económica que hable de su forma general v de su principio. En otros textos, v en particular en la Ética nicomaguea v la Política, en cambio, Aristóteles responde a esta pregunta cuando analiza la naturaleza política del lazo convugal -e decir el tipo de autoridad que se ejerce en él. Para él. entre el hombre v la muier la relación es evidentemente inigualitaría, ya que pertenece al papel del hombre gobernar a la mujer (la situación inversa, que puede deberse a muchas razones, es « contra natura» ).[85] No obstante, esta desigualdad debe distinguirse con cuidado de otras tres desigualdades: la que separa al amo del esclavo (pues la mujer es un ser libre), la que separa al padre de los hijos (v que da lugar a una autoridad de tipo real) v finalmente aquella que separa, en una ciudad, a los ciudadanos que mandan de los que son gobernados' Si en efecto la autoridad del mando sobre la mujer es más débil, menos total que en las dos primeras relaciones, tampoco tiene el carácter provisional que encontramos en la relación « política», en el sentido estricto del término, es decir en la relación entre ciudadanos libres en un estado. porque, en una constitución libre, los ciudadanos a su turno mandan y son gobernados, mientras que en la casa es el hombre quien permanentemente debe guardar la superioridad.[86] Desigualdad de seres libres, pero desigualdad definitiva y fundada en una diferencia de naturaleza. En este sentido, la forma política de la relación entre marido y mujer será la aristocracia: un gobierno en el que siempre el mejor es el que manda, pero donde cada quien recibe su parte

de autoridad, su papel y sus funciones en proporción de su mérito y de su valor. Como dice la Ética nicomaquea, « el poder del marido sobre la mujer parece ser de tipo aristocrático; proporcionalmente al mérito (kataxian) es como el marido ejerce la autoridad y en los dominios en los que conviene que el hombre mande»; ello entraña, como en todo gobierno aristocrático, que delegue en su mujer la parte en que ella es competente (si todo lo quisiera hacer por sí mismo, el marido transformaría su poder en una « oligarquía» ).[87] La relación con la mujer se plantea así como una cuestión de justicia, directamente ligada con la naturaleza « política» del vínculo matrimonial. Entre un padre v un hijo, dice la Ética eudemiana, la relación no puede ser de justicia, tanto más cuanto que el hijo no ha adquirido aún su independencia, pues no es más que « una parte de su padre»; tampoco puede ser cuestión de justicia entre amo y siervos, salvo entenderla como una justicia « interna de la casa y propiamente económica» . No sucede lo mismo con la mujer: sin duda ésta es y será siempre inferior al hombre y la justicia que debe regir las relaciones entre los esposos no puede ser la misma que la que reina entre los ciudadanos; sin embargo, a causa de su parecido, el hombre y la mujer deben mantener una relación que « se acerca mucho a la justicia política». [88]

Ahora bien, en el pasaje de la Económica en el que se plantea el comportamiento sexual del marido parecería que el autor se refiere a una justicia bien distinta: evocando una sentencia pitagórica, destaca que la mujer es « en la casa como una suplicante y una persona arrancada de su hogar». No obstante, si lo vemos más de cerca, parecería que esta referencia a las suplicantes -v. de una manera más general, al hecho de que la mujer hava nacido en otro hogar y que, en casa de su marido, no está « en su casa» - no está destinada a definir el tipo de relaciones que debe haber en general entre un hombre y su esposa. Estas relaciones, en su forma positiva y en su conformidad con la justicia inigualitaria que debe regirlas, habían sido evocadas indirectamente en el pasaje precedente. Podemos suponer que el autor, al evocar aquí la figura de la suplicante, recuerda que la esposa, por el hecho del matrimonio mismo, no puede exigirle a su marido fidelidad sexual, pero que hay algo que, en la situación de la muier casada, apela por parte del marido contención y limitación; se trata justamente de su posición de debilidad, que la somete a la bui na voluntad del marido, como una suplicante raptada de su casa de origen.

En cuanto a la naturaleza de estos actos injustos, no es fácil precisarla a partir del texto de la Económica. Se trata de thyraze synousiai, de «tratos externos». La palabra synousiai puede designar una unión sexual particular; puede designar también un «comercio», un «enlace». Si hay que dar aquí al término su sentido más estricto, sería el de todo acto sexual cometido «fuera de casa» que

constituyera, a los ojos de la esposa, una injusticia: exigencia que parece poco creible en un texto que se mantiene bastante cerca de la moral corriente. Si, en cambio, se da a la palabra synousiai el valor más general de «relación». podemos ver bien por qué habría aquí una injusticia en el ejercicio de un poder que debe darle a cada uno su valor, su mérito y su posición: unos amoríos fuera del matrimonio, un concubinato y quizá hij os ilegítimos, son otras tantas amenazas serias al respeto que se debe a la esposa; en todo caso, todo lo que en las relaciones sexuales del marido amenaza a la posición privilegiada de la mujer. en el gobierno aristocrático de la familia, es una forma de comprometer su necesaria y esencial justicia. Comprendida de este modo, la fórmula de la Económica no está muy alejada, en su alcance concreto, de lo que Jenofonte deja entender cuando Iscómaco prometía a su mujer, si se portaba bien, no amenazar nunca sus privilegios ni su posición; [89] por lo demás, hay que observar que se trata de temas muy caros a Jenofonte los que se evocan en las líneas inmediatamente siguientes: la responsabilidad del marido en la formación moral de su esposa y la crítica del afeite (kosmēsis) como mentira y engaño que es preciso evitar entre esposos. Pero mientras que Jenofonte hace de la templanza del marido un estilo propio del dueño de casa vigilante y sabio, el texto aristotélico parece inscribirla en el juego múltiple de las diferentes formas de justicia que deben regular las relaciones de los hombres en la sociedad.

Presenta dificultades sin duda señalar con exactitud cuáles son los comportamientos sexuales que el autor de la Económica permite o prohíbe al marido que quiere comportarse bien, pero parecería que la templanza del esposo. sea cual fuere su forma precisa, no deriva del lazo personal entre los esposos y no se le impone del mismo modo que a una esposa se le pide estricta fidelidad. Es dentro del contexto de una distribución inigualitaria de los poderes y de las funciones donde el marido debe conceder un privilegio a su mujer, y es por una actitud voluntaria -- fundamentada en el interés o la prudencia-- que, como quien sabe administrar un poder aristocrático, sabrá reconocer lo que es de cada quien. La moderación del marido es aquí una vez más una ética del poder que se ejerce, pero esta ética se reflexiona como una de las formas de la justicia. Modo bien inigualitario y formal de definir la relación entre marido y mui er y el lugar que en ella deben ocupar sus virtudes respectivas. No olvidemos que una forma semejante de concebir las relaciones conyugales de ningún modo era exclusiva de la reconocida intensidad de las relaciones amistosas. La Ética nicomaguea reúne todos estos elementos -la justicia, la desigualdad, la virtud, la forma aristocrática de gobierno- y merced a ellos define Aristóteles el carácter propio de la amistad del marido por su mujer; esta philia del esposo « es la que encontramos en el gobierno aristocrático... Es proporcional a la virtud: el meior tiene la superioridad de los beneficios y por lo demás cada quien obtiene lo que le

conviene. Tal es también el carácter de la justicia.» [90] Y más adelante añade Aristóteles: « Buscar cuál debe ser la conducta del marido en relación con la mujer y en general la del amigo en relación con el amigo es manifiestamente investigar cómo son respetadas las reglas de la justicia.» [91]

Así, pues, en el pensamiento griego de la época clásica encontramos los elementos de una moral del matrimonio que parece exigir, por parte de uno y otro de los esposos, una renuncia semejante a toda actividad sexual exterior a la relación matrimonial. La regla de una práctica sexual exclusivamente conyugal, impuesta en principio a la mujer por su posición, así como por las leyes de la ciudad y de la familia, esta regla, parecería que algunos llegan a concebir que es igualmente aplicable a los hombres; en todo caso, tal es la lección que parece desprenderse de la *Económica* de Jenofonte y de la del seudo-Aristóteles, o de algunos textos de Platón y de Isócrates. Estos pocos textos aparecen bien aislados en medio de una sociedad en la que ni las leyes ni las costumbres contenían semejantes exigencias. Desde luego. Pero no parece posible ver en ellos el primer esbozo de una ética de la fidelidad cony ugal recíproca, así como el inicio de una codificación de la vida matrimonial a la que el cristianismo dará una forma universal, un valor imperativo y el apoyo de todo un sistema institucional.

Y ello, por múltiples razones. Salvo en el caso de la ciudad platónico, en la que las mismas leves valen para todos de la misma manera, la templanza que se le exige al marido no tiene ni los mismos fundamentos ni las mismas formas que la que se le impone a la muier: estas últimas derivan directamente de una situación de derecho y de una dependencia estatutaria que la coloca bajo el poder del marido; las primeras, en cambio, dependen de una elección, de unavoluntad de dar a su vida una determinada forma. Asunto de estilo, en cierto modo: el hombre es llamado a templar su conducta en función del dominio que está resuelto a ejercer sobre sí mismo y de la moderación con la que quiere poner en juego su dominio sobre los demás. De ahí el hecho de que esta austeridad se presenta -como en Isócrates- como un refinamiento cuvo valor ejemplar no toma la forma de un principio universal; de ahí también el hecho de que la renuncia a toda relación fuera de la relación conyugal no está explícitamente prescrita por Jenofonte ni tampoco quizá por el seudo-Aristóteles y que en Isócrates no toma la forma de un compromiso definitivo sino más bien de una hazaña.

Además, sea la prescripción simétrica (como en Platón) o no, no es sobre la naturaleza particular y sobre la forma propia de la relación conyugal que se establece la templanza exigida al marido. Sin duda, puesto que está casado, su actividad sexual debe sufrir algunar restricciones y aceptar una determinada medida. Pero es la situación de hombre casado, no la relación con la esposa, la que lo exige: casado, como lo quiere la ciudad platónico, según las formas que

ella decide, y para darle los ciudadanos de los que necesita; casado y teniendo que administrar a ese título una casa que debe prosperar en el buen orden y cuyo buen mantenimiento debe ser a los ojos de todos la imagen y la garantía de un buen gobierno (Jénofonte e Isócrates); casado y obligado a poner en juego, en las formas de la desigualdad propia del matrimonio y de la naturaleza de la mujer, las reglas de la justicia (Aristóteles). Ahí no hay nada que sea exclusivo de sentimientos personales, de adhesión, de afecto y de solicitud. Pero hay que comprender que nunca es para con su mujer y en la relación que los une en tanto individuos que se hace necesaria esta sōphrosynē. El esposo se la debe a sí mismo, en la medida en que el hecho de estar casado lo introduce en un juego particular de deberes o de exigencias en los que está en juego su reputación, su fortuna, su relación con los demás, su prestigio en la ciudad, su voluntad de llevar una existencia buena y bella.

Puede comprenderse entonces por qué la templanza del hombre y la virtud de la mujer pueden presentarse como dos exigencias simultáneas, cada una derivando a su manera y bajo sus formas propias del estado matrimonial, y que, no obstante, la cuestión de la práctica sexual como elemento --y elemento esencial de la relación conyugal- no sea por decirlo así casi nunca planteada. Más tarde, las relaciones sexuales entre esposos, la forma que deben tomar, los gestos permitidos, el pudor que deben respetar, pero también la intensidad de los vínculos que manifiestan y guardan, serán un elemento importante de reflexión: toda esta vida sexual entre los esposos dará lugar, en la pastoral cristiana, a una codificación con frecuencia muy detallada; pero ya antes Plutarco había planteado problemas no sólo sobre la forma de las relaciones sexuales entre esposos sino sobre su significación afectiva, y había subrayado la importancia de los placeres recíprocos para la adhesión mutua de los esposos. Lo que caracterizará a esta nueva ética no es simplemente que el hombre y la mujer se vean reducidos a no tener más que un solo compañero sexual —el cónvuge—: de igual modo será problematizada su actividad sexual como un elemento esencial, decisivo y particularmente delicado de su relación conyugal personal. Nada de esto es viable en la reflexión moral del siglo IV; con ello no se sugiere que los placeres sexuales tuvieran entonces poca importancia en la vida matrimonial de los griegos y para el buen entendimiento de la pareia; en todo caso, éste es otro problema. Pero era preciso subrayar, con el fin de comprender la elaboración de la conducta sexual como problema moral, que el comportamiento sexual de ambos esposos no era cuestionado en el pensamiento griego clásico a partir de la relación personal. Lo que sucedía entre ellos tenía importancia desde el momento en que se trataba de tener hijos. Por lo demás, su vida sexual común no era objeto de reflexión y de prescripción: el punto de la problematización debía probarse, por las razones y en las formas correspondientes a su sexo y a su posición, para cada uno de los cónvuges, en la templanza. La moderación no era

un asunto común entre ellos y del cual debieran preocuparse uno respecto del otro. En esto estamos lejos de la pastoral cristiana en la que cada esposo deberá responder de la castidad del otro, al no inducirlo a cometer el pecado de la carne —sea mediante solicitaciones demasiado impúdicas, sea mediante rechazos demasiado rigurosos. La templanza entre los moralistas griegos de la época clásica se prescribía a ambos miembros de la vida de matrimonio, pero se daba en cada uno de ellos de modo distinto en relación consigo mismo. La virtud de la mujer constituía el correlativo y la garantía de una actitud sumisa; la austeridad masculina surgia de una ética de la dominación que se limita.

## CAPÍTULO IV FRÓTICA

## 1 LINA RELACIÓN PROBLEMÁTICA

El uso de los placeres en la relación con los muchachos ha sido, para el pensamiento griego, un tema de inquietud, lo cual es paradójico en una sociedad que pasa por haber « tolerado» lo que llamamos « homosexualidad». Pero quizá no sea prudente aqui utilizar estos dos términos.

De hecho, la noción de homosexualidad es muy poco adecuada para recubrir una experiencia, formas de valorización y un sistema de cortejo tan distinto del nuestro. Los griegos no oponían, como dos elecciones exclusivas, como dos tipos de comportamiento radicalmente distintos, el amor del propio sexo y aquel del otro. Las líneas divisorias no seguían semejante frontera. Aquello que oponía a un hombre temperante y dueño de sí mismo de aquel que se daba a los placeres era. desde el punto de vista de la moral, mucho más importante de lo que distinguía entre sí a las categorías de placeres a los que uno podía consagrarse por entero. Tener costumbres relaiadas era no saber resistirse a las muieres ni a los muchachos, sin que lo uno fuera más grave que lo otro. Cuando hace el retrato del hombre tiránico, es decir del que deia « al tirano Eros entronizarse en su alma v gobernar todos sus movimientos».[1] Platón lo muestra bajo dos aspectos equivalentes, donde se marcan de la misma manera el desprecio por las obligaciones más esenciales y la sujeción a la empresa general del placer: « Si se apasiona por una cortesana, que para él no es más que una nueva relación superflua, ¿cómo trataría a su madre, amiga de antiguo, que le ha dado la vida? Y si tiene por un bello adolescente un amor nacido aver y superfluo, ¿cómo tratará a su padre?» [2] Cuando se le reprochaba a Alcibiades su intemperancia, no era por una cosa más bien que por la otra, sino, como lo decía Bión de Borístenes, « por haber en su adolescencia apartado a los maridos de sus mujeres y, en su juventud, a las mujeres de sus maridos» [3]

A la inversa, para mostrar la continencia de un hombre, se indicaba —es lo que hizo Platón a propósito de Icos de Tarento—[4] que era capaz de abstenerse tanto de los muchachos como de las mujeres y, según Jenofonte, la ventaja que Ciro encontraba en requerir eunucos para el servicio de la corte radicaba en su incapacidad para menoscabar a mujeres y a muchachos.[5] A tal punto parecía que estas dos inclinaciones eran igualmente verosímiles una como la otra y que podían coexistir perfectamente en un mismo indivíduo.

¿Bisexualidad de los griegos? Si se quiere decir por ello que un griego podía simultáneamente o uno tras otro amar a un muchacho y a una muchacha, que un hombre casado podía tener sus *paidika*, que era común que tras de inclinaciones de juventud desde luego « solteriles» se propendiera más bien a las mujeres, puede decirse efectivamente que eran « bisexuales». Pero si queremos prestar atención a la forma en que reflexionaban esta doble práctica, habrá que destacar que no reconocían en ella dos clases de « deseo» , « dos pulsiones» distintas o concurrentes que compartieran el corazón de los hombres o su apetito. Puede hablarse de su « bisexualidad» si pensamos en la libre elección que ellos se permitían entre los sexos, pero esta posibilidad no se refería para ellos a una doble estructura, ambivalente y « bisexual» del deseo. A sus ojos, lo que hacia que se pudiera desear a un hombre o a una mujer era solamente el apetito que la naturaleza había implantado en el corazón del hombre hacia quienes son « bellos», cualquiera que fuera su sexo. [6]

Ciertamente, encontramos en el discurso de Pausanias[7] una teoría de los dos amores, de la que el segundo -el de Urano, el celeste- se dirige exclusivamente a los muchachos. Pero la distinción no se hace entre un amor heterosexual v uno homosexual: Pausanias traza la línea divisoria entre « el amor que experimentan los hombres de baja especie» -que tiene por objeto tanto a las mujeres como a los muchachos, que no busca más que el acto mismo (to diaprattesthai) y que se cumple al azar- y el amor más antiguo, más noble y más razonable que se une a quien puede tener el mayor vigor e inteligencia, y aquí sólo se puede tratar, evidentemente, del sexo masculino. El Banquete de Jenofonte muestra que la diversidad de la elección entre muchacha y muchacho no se refiere de ningún modo a la distinción entre dos tendencias o a la oposición entre dos formas de deseo. Calias da su fiesta en honor del joven Autólico, de quien está enamorado: la belleza del muchacho es tanta que atrae las miradas de todos los convidados con tanta insistencia que « una luz apareció en la noche» ; « nadie... dejó de sentir el alma conmoverse ante su aspecto» [8] Ahora bien, entre los invitados muchos son casados o están comprometidos, como Nicérato -quien tiene por su mujer un amor al que ella se entrega, según el juego del Eros y el Anteros- o Critóbulo, quien no obstante está todavía en la edad de tener

quien suspire por él al igual que amantes: [9] por lo demás. Critóbulo canta su amor por Clinias, un muchacho que conoció en la escuela v. en una justa cómica. hace valer su propia belleza contra la de Sócrates: la recompensa del concurso debe ser un beso de un muchacho v el de una muchacha que pertenecen a un siracusano que les montó una danza cuva gracia y habilidades acrobáticas hicieron las delicias de todos. También les enseñó a representar los amores de Dionisos y Ariadna, y los convidados, que hacía un instante habían oído a Sócrates decir lo que debe ser el verdadero amor por los muchachos, se sienten todos vivamente « excitados» (aneptoromenoi) al ver a ese « Dionisos tan bello» v a esta « Ariadna tan verdaderamente encantadora» intercambiar besos muy reales: si escucháramos los juramentos que pronuncian, podríamos adivinar que los jóvenes acróbatas son « enamorados a los que por fin se permite aquello que desearon durante tanto tiempo».[10] Tantas y diversas incitaciones al amor empujan a todos al placer: unos, al final del Banquete, montan sus caballos para ir al encuentro de sus muieres, mientras que Calias y Sócrates parten con el fin de reunirse con el bello Autólico. En este banquete en el que han podido deleitarse juntos con la belleza de una muchacha o con el encanto de los muchachos, los hombres de todas las edades encendieron el apetito del placer o el amor serio que unos buscan por el lado de las mujeres y los otros por el lado de los ióvenes.

Ciertamente, la preferencia por los muchachos y las muchachas se reconocía fácilmente como un rasgo de carácter: los hombres podian distinguirse por el placer al que se sentían más inclinados; [11] asunto de gustos que podía prestarse a bromas, pero no de tipología que comprometiera la naturaleza misma del individuo, la verdad de su deseo o la legitimidad natural de su propensión. No se concebían dos apetitos distintos distribuidos en individuos distintos o enfrentados en una misma alma; más bien se veían dos maneras de tomar placer, de las que una convenía mejor a determinados individuos o a determinados momentos de la vida. La práctica de los muchachos y la de las mujeres no constituían categorías clasificatorias entre las cuales podía separarse a los individuos; el hombre que prefería las paidika no hacía la experiencia de sí mismo como « otro» frente a quienes perseguían a las mujeres.

En cuanto a las nociones de « tolerancia» o de « intolerancia», también éstas serían insuficientes para dar cuenta de la complejidad de los fenómenos. Amar a los muchachos era una práctica «libre» en el sentido de que no sólo estaba permitida por las leyes (salvo circunstancias particulares) sino admitida por la opinión. Más aún, encontraba sólidos apoyos en distintas instituciones (militares o pedagógicas). Tenía sus cauciones religiosas en los ritos y fiestas en los que se clamaba en su favor a las potencias divinas que debían protegerla. [12] Finalmente, era una práctica culturalmente valorada por toda una literatura que

la ensalzaba y una reflexión que fundamentaba su excelencia. Pero a todo ello se mezclaban actitudes bien diferentes: desprecio por los jóvenes demasiado fáciles o demasiado interesados, descalificación de los hombres afeminados, de los que Aristófanes y los autores cómicos se burlaban con harta frecuencia, [13] rechazo de ciertas conductas vergonzosas como la de Cinedes, quien, a los ojos de Calicles, a pesar de su atrevimiento y de su franqueza, era la prueba patente de que no todo placer puede ser bueno y honorable.[14] Parece pues que esta práctica, aunque admitida y corriente, estaba rodeada de apreciaciones diversas y atravesada por un juego de valoraciones y desvaloraciones bastante complejo como para hacer difícilmente descifrable la moral que lo gobernaba. Y siempre se tenía una clara conciencia de esta complejidad; por lo menos es lo que surge del pasaje de su discurso en el que Pausanias muestra cuán difícil es saber si en Atenas se favorece o se es hostil a esa forma amorosa. Por un lado, se la acepta tanto -más aún: se le concede tan alto valor- que se honra entre los enamorados conductas que en los demás se juzgan como locuras o acciones indecorosas: los ruegos, las súplicas, las persecuciones obstinadas y todos los falsos juramentos. Pero, por otro lado, vemos el cuidado que tienen los padres en proteger a sus hijos de las intrigas o en exigir a los pedagogos que pongan obstáculos a ello, mientras que se oye a los compañeros reprocharse unos a otros el aceptar semejantes relaciones [15]

Esquemas lineales y simples casi no permiten comprender el modo singular de atención que se prestaba en el siglo IV al amor de los muchachos. Hay que intentar retomar la cuestión en otros términos que los de la « tolerancia» hacia la « homosexualidad». Y en vez de investigar hasta qué punto ésta pudo ser libre en la Grecia antigua (como si se tratara de una experiencia invariable por sí que corre uniformemente por debajo de mecanismos de represión modificables a través del tiempo), más vale preguntarse cómo y bajo qué forma el placer entre hombres pudo representar un problema; cómo se cuestionó acerca de él qué problemas partículares pudo hacer surgir y en qué debate se vio metido; en suma, por qué, cuando era una práctica extendida, de ningún modo la condenaban las leyes y se reconocía de manera general su encanto, fue objeto de una preocupación moral partícular y partícularmente intensa, tanto que se encontró rodeada de valores, de imperativos, de exigencias, de reglas, de consejos, de exhortaciones, a la vez numerosos, premiosos y singulares.

Para decir las cosas de manera muy esquemática: hoy tendemos a pensar que las prácticas de placer, cuando tienen lugar entre dos compañeros del mismo sexo, parten de un deseo cuya estructura es particular; pero admitimos—si somos « tolerantes» — que no es ésta una razón para someterlas a una moral, mucho menos a una legislación, diferente de la que es común a todos. El punto de nuestra interrogación lo llevamos sobre la singularidad de un deseo que no se

dirige al otro sexo: y al mismo tiempo afirmamos que no debemos otorgar a este tipo de relaciones un menor valor ni reservarle una situación particular. Ahora bien, parece que fue muy distinto con los griegos: pensaban que el mismo deseo se dirigía a todo lo que era deseable —muchacho o muchacha— bajo la reserva de que el apetito era más noble cuando se dirigía a aquello que era más bello y más honorable, pero también pensaban que este deseo debia dar lugar a una conducta particular cuando tenía lugar en una relación entre dos individuos del sexo masculino. Los griegos no imaginaban tampoco que un hombre tuviera necesidad de « otra» naturaleza para amar a un hombre, pero sí estimaban que los placeres que se obtenían de tal relación requerían de una forma moral distinta de la que se requería cuando se trataba de amar a una mujer. En este género de relación, los placeres no revelan, en quien los experimenta, una naturaleza extraña, pero su uso requería de una estilistica propia.

Es un hecho que los amores masculinos han sido objeto, en la cultura griega, de toda una efervescencia de pensamientos, de reflexiones y de discusiones acerca de las formas que debían tomar o del valor que podía reconocérselas. Sería insuficiente no ver en esta actividad de discurso más que la traducción inmediata y espontánea de una práctica libre, buscando así expresarse naturalmente, como si bastara que un comportamiento no fuera prohibido para que se constituya en dominio de cuestionamiento o foco de preocupaciones teóricas o morales. Pero sería de todo punto inexacto no suponer en estos textos más que un intento de aderezar con una, justificación honorable el amor que puede sentirse por los muchachos: lo que presupondría condenas o descalificaciones que de hecho son de fecha mucho más tardía. Más bien hay que buscar saber cómo y por qué esta práctica dio lugar a una problematización moral singularmente compleja.

Poco nos resta de lo que los filósofos griegos escribieron acerca del amor en general y de éste en particular. La idea que podemos hacernos de estas reflexiones y de su temática general no puede ser más que bastante incierta desde el momento en que se ha conservado un número tan limitado de texto; por lo demás, casi todos enlazan con la tradición socrático-platónica, aunque nos faltan obras como aquellas mencionadas por Diógenes Laercio, de Antistenes, de Diógenes cínico, de Aristóteles, de Teofrasto, de Zenón, de Crisipo de Crantor. No obstante, los discursos más o menos ironicamente relacionados por Platón pueden dar una cierta apreciación de lo que se trataba en tales reflexiones y debates sobre el amor.

 En principio hay que subrayar que las reflexiones filosóficas y morales acerca del amor masculino no cubren todo el dominio posible de las relaciones sexuales entre hombres. Lo esencial de la atención se centra en una relación « privilegiada» —foco de problemas y de dificultades, objeto de preocupación particular: se trata de una relación que implica entre los miembros de la pareja una diferencia de edad y, en relación con ésta, una cierta distinción de posición. La relación sobre la que se centra el interés, sobre la que se discute y sobre la cual se plantean preguntas no es la que enlazaría a dos adultos va maduros o a dos muchachos de la misma edad, sino aquella que se desarrolla entre dos hombres (v nada impide que ambos sean jóvenes v de edad semejante) considerados como pertenecientes a dos clases de edad distintas y uno ellos, muy joven, todavía sin terminar su formación y, por lo tanto, sin alcanzar su posición definitiva [16] La existencia de este corte es la que marca la relación sobre la que los filósofos y los moralistas se interrogan. Por tal atención particular no hay

que sacar conclusiones apresuradas ni sobre los comportamientos sexuales de los griegos ni sobre las particularidades de sus gustos (aun cuando muchos de los elementos de la cultura muestran que todo joven era a la vez señalado y reconocido como objeto erótico muy apreciado). En todo caso, no habría que pensar que sólo se practicaba este tipo de relaciones: encontramos muchas referencias a amores masculinos que no obedecen a este esquema ni comportan entre los componentes de la pareja ese « diferencial de edad». Sería igualmente inexacto suponer que, practicadas, estas otras formas de relación eran mal vistas v sistemáticamente consideradas como malsanas. Se consideraban del todo naturales, y aun parte integrante de su condición, las relaciones entre jóvenes adolescentes.[17] A la inversa, podía citarse sin vergüenza el amor vivo que se prolonga en una pareja de hombres que ha dejado atrás ampliamente la adolescencia.[18] Sin duda por razones que ya veremos ---y que se refieren a la polaridad, considerada necesaria, entre la actividad y la pasividad- la relación entre dos hombres maduros será más fácilmente objeto de crítica o de ironía: y es que la sospecha de una pasividad siempre mal vista es más particularmente grave cuando se trata de un adulto. Pero, sean fácilmente aceptadas o motivo de sospechas, hav que observar --por el momento esto es lo más importante-- que estas relaciones no son objeto de una solicitud moral o de un interés teórico may or. Sin ser ignoradas ni inexistentes, no destacan dentro del dominio de la problematización activa e intensa. La atención v la inquietud se concentran en aquellas relaciones en las que puede adivinarse que están cargadas de múltiples apuestas: aquellas que pueden anudarse entre un hombre mayor, ya de formación acabada —v de quien se supone que desempeña la función social. moral v sexualmente activa- v el más joven, que no ha alcanzado su posición definitiva y que necesita ayuda, consejos y apoyo. Esta diferencia, en el corazón de la relación, era en suma la que la hacía válida y posible. Por su causa, se valoraba esta relación; por su causa, se planteaban interrogantes, y donde no era manifiesta, se buscaba encontrarla. Así placía discutir acerca de la relación entre Aquiles y Pratoclo, con el fin de saber cómo se diferencian y cuál de los dos

tiene precedencia sobre el otro (ya que sobre este punto el texto de Hornero es ambiguo). [19] Una relación masculina provocaba una preocupación teórica y moral, cuando se articulaba sobre una diferencia bastante marcada, alrededor del umbral que separa al adolescente del hombre.

2. No parece que el privilegio acordado a este tipo particular de relación haya sido solamente el manifestado por los moralistas o los filósofos animados por una inquietud pedagógica. Tenemos la costumbre de vincular estrechamente el amor griego por los muchachos con la práctica de la educación y con la enseñanza filosófica. A ello invita el personaje de Sócrates, al igual que la representación que se le da constantemente, en la Antigüedad. De hecho, un contexto muy amplio contribuía a la valoración y a la elaboración de la relación entre hombres y adolescentes. La reflexión filosófica que la tomará como tema arraiga de hecho en prácticas sociales muy extendidas, reconocidas y relativamente complejas: y es que, a diferencia, parece, de las demás relaciones sexuales, o en todo caso más que ellas, las que unen al hombre y al adolescente más allá de un determinado umbral de edades y de posición que los separe, eran objeto de una suerte de ritualización que, al imponerles muchas reglas, les daba forma, valor e interés. Incluso antes de que fueran tomadas en cuenta por la reflexión filosófica, estas relaciones eran y a el pretexto para todo un juego social.

A su alrededor se habían formado prácticas de « cortejo» : sin duda, éstas carecían de la complejidad que encontramos en otras artes de amar, como las que se desarrollaron en la Edad Media, pero eran algo bien distinto de la costumbre de respetar para poder obtener de buen modo la mano de una joven. Definen todo un conjunto de conductas convenidas y a convenir, haciendo así de esta relación un dominio cultural y moralmente sobrecargado; estas prácticas de las que K. J. Dover<sup>[20]</sup> comprobó la realidad a través de numerosos documentos- definen el comportamiento mutuo y las respectivas estrategias que deben observar los dos compañeros para dar a sus relaciones una forma « bella», estética y moralmente válida. Fijan el papel del erasta y el del erómeno. Uno está en posición de tomar la iniciativa, uno persigue, lo que le da derechos y obligaciones: debe mostrar su ardor, pero también debe moderarlo: debe hacer regalos y prestar servicios; tiene funciones que ejercer en relación con el amado, y todo esto le da derecho a esperar la justa recompensa. El otro, el que es amado y cortejado, debe guardarse de ceder con demasiada facilidad: debe evitar también aceptar demasiados homenajes diferentes, dar sus favores en forma alocada y por interés, sin experimentar el valor de su compañero; igualmente, debe manifestar reconocimiento por todo lo que el amante ha hecho por él. Ahora bien, por sí misma, esta práctica de cortejo muestra que la relación sexual entre hombre y muchacho «no es miel sobre hojuelas»; debe ir acompañada de convenciones, de reglas de comportamiento, de modos de hacer,

de todo un juego de dilaciones y de trampas destinadas a retardar el término y a integrarlo en una serie de actividades y de relaciones conexas. Es decir, que todo este género de relaciones perfectamente admitido no era « indiferente» . Ver tan sólo en todas estas precauciones que se tomaban y en el interés que se les prestaba la prueba de que este amor era libre es dejar de lado el punto esencial, es desconocer la diferencia que se hacía entre este comportamiento sexual y los demás acerca de los cuales nadie se inquietaba por saber cómo debian desarrollarse. Todas estas preocupaciones muestran que las relaciones de placer entre hombres y adolescentes constituyen ya en la sociedad un elemento delicado y un punto tan neurálgico que no podía despreocuparse nadie acerca de la conducta de unos y de otros.

3. Pero podemos en seguida darnos cuenta de una diferencia considerable ante ese otro foco de interés y de interrogación que es la vida matrimonial. Y es que, entre hombres y muchachos, se lidia con un juego « abierto» , por lo menos hasta cierto punto.

Abierto « espacialmente». En la Económica y el arte del hogar, se lidiaba con una estructura espacial binaria en la que el lugar de los dos cónyuges era objeto de una distinción cuidadosa (el exterior para el marido, el interior para la esposa, las habitaciones de los hombres por un lado y por el otro las de las mujeres). Con el muchacho, el juego se despliega en espacio muy distinto: espacio común por lo menos a partir del momento en que el niño ha alcanzado cierta edad —espacio de la calle y de los lugares de reunión, con algunos puntos estratégicamente importantes (como el gimnasio) pero espacio en el que cada quien se desplaza libremente, [21] de modo que es preciso perseguir al muchacho, cazarlo, acecharlo por donde puede pasar y detenerlo donde se le encuentre; es un tema de queja irónica, por parte de los enamorados, esa necesidad de seguir el gimnasio, de ir a la caza del amado y de agotarse participando en los ejercicios para los que y a no está hecho.

Pero el juego es también abierto y sobre todo se ve en que no puede ejercerse sobre el muchacho —desde el momento en que no es de origen servil — ningún poder de posición: es libre de hacer su elección, de aceptar o rechazar, de preferir o de decidir. Para obtener de él aquello que siempre conserva el derecho de rehusar, hay que ser capaz de convencerle quien quiere retener su preferencia, debe superar a juicio suyo a los rivales si es el caso, y, para ello, servirse del prestigio, las propias cualidades o los regalos, pero la decisión pertenece al propio muchacho: en esta partida que se juega, nunca se está seguro de ganar. Ahora bien, precisamente en esto radica su interés. Nada lo atestigua mejor que la queja graciosa de Hierón el tirano, tal como lo relata Jenofonte. [22] Ser tirano, explica, no hace agradable ni la relación con la esposa ni con el muchacho. Pues un tirano no puede tomar mujer más que en una familia

inferior, perdiendo así todas las ventajas de vincularse con una familia « más rica y más poderosa que uno». Con el muchacho -y Hierón está enamorado de Dailocos— el hecho de disponer de un poder despótico suscita otros obstáculos: los favores que Hierón querría tanto obtener debe alcanzarlos con la amistad y de buen grado: pero «tomarlos por la fuerza» no prueba más que el deseo de « hacerse daño a uno mismo». Tomar algo al enemigo contra su voluntad es el may or de los placeres: en cuanto a los favores de los muchachos, los más dulces son aquellos que conceden voluntariamente. ¡Qué placer, por ejemplo, « al intercambiar miradas con un amigo que os corresponde! ¡Qué encanto hay en sus preguntas! ¡Oué encanto hay en sus respuestas! Aun los dimes y diretes están llenos de dulzura y de hechizos. Pero gozar de un muchacho a su pesar es piratería más que amor.» En el caso del matrimonio, la problematización de los placeres sexuales y de sus usos se hace a partir de la relación estatutaria que da al hombre el poder de gobernar a la mujer, al patrimonio, a la familia; la cuestión esencial radica en la moderación con que se ejerce tal poder. En el caso de las relaciones con los muchachos, la ética de los placeres habrá de hacer jugar, a través de las diferencias de edad, estrategias delicadas que deben tener en cuenta la libertad del otro, su capacidad de rechazo y la necesidad de su consentimiento

4. Dentro de esta problematización de la relación con el adolescente, la cuestión

del tiempo es importante, pero se plantea de manera singular; lo que importa va no es, como en el caso de la Dietética, el instante oportuno del acto ni, como en la Económica, el mantenimiento constante de una estructura racional: más bien la difícil cuestión del tiempo precario y del pasaje fugitivo. Se expresa de diferentes maneras y en principio como un problema de « límites» : ¿cuál será la poca a partir de la cual un muchacho será considerado demasiado grande para ser compañero honorable en la relación morosa? ¿A qué edad va no es bueno para él aceptar este papel ni para su enamorado querer imponérselo? Bien conocía casuística de los signos de virilidad que deben marcar un umbral al que se considera tanto más intangible cuanto más frecuentemente hay que franquearlo y en la que nos damos la posibilidad de despreciar a quienes lo trasgreden; se sabe que las primeras muestras de barba pasaban por ser esta marca fatídica y se decía que la navaja que la cortaba había de romper el hilo de los amores. [23] De todos modos, hav que observar que no se vituperaba simplemente a los muchachos que aceptaban desempeñar el papel que y a no estaba en relación con su virilidad, sino a los hombres que frecuentaban a muchachos may ores.[24] Se criticará a los estoicos por conservar demasiado tiempo a sus amados -- hasta los veinte años-, pero el argumento que darán y que prolonga en cierto modo el argumento de Pausanias en el Banquete (sostenía que, para no vincularse más que con jóvenes de valor, la lev debía prohibir las relaciones con muchachos demasiado jóvenes)<sup>[25]</sup> muestra que este límite era menos una regla universal que un tema de debate que permitía soluciones bastante dispares.

Esta atención a la época de la adolescencia y a sus límites sin duda fue un factor de intensificación de la sensibilidad hacia el cuerpo juvenil, hacia su belleza particular y hacia las diferentes marcas de su evolución: el físico adolescente se convirtió en el objeto de una suerte de valoración cultural insistente en grado sumo. Que el cuerpo masculino pueda ser bello, más allá de su primer encanto, los griegos no lo ignoraban ni lo olvidaban; la estatuaria clásica se dedica con fruición al cuerpo adulto, y en el Banquete de Jenofonte se recuerda que se tenía cuidado en escoger como talóforos de Atenea a los más bellos ancianos. [26] Pero en la moral sexual, es el cuerpo juvenil con su propio encanto el que se propone regularmente como « buen objeto» del placer. Nos equivocaríamos si crevéramos que estos rasgos eran valorados por su parentesco con la belleza femenina. Lo eran por sí mismos o por su yuxtaposición con los signos y los resguardos de una virilidad en formación: el vigor, la resistencia, el ímpetu formaban también parte de esta belleza, y era justo que los ejercicios, la gimnasia, las carreras, la caza vinieran a reforzarla, garantizando así que esta gracia no se volcara hacia la molicie v el afeminamiento.[27] De la ambigüedad femenina que más tarde (v aun en el transcurso de la Antigüedad) será percibido como un componente -o mejor como la razón secreta- de la belleza del adolescente, era sobre todo en la época clásica aquello de lo que el muchacho debía guardarse v ser protegido. En los griegos existe toda una estética moral del cuerpo del muchacho; ésta es reveladora de su valor personal y del amor que se le destina. La virilidad como marca física debe estar ausente de ella, pero debe estar presente como fuerza precoz y promesa de comportamiento; comportarse ya como el hombre que todavía no se es.

Pero a esta sensibilidad están ligadas también la inquietud ante esos cambios tan rápidos y la proximidad de su término, el sentimiento del carácter fugaz de esta belleza y de su deseabilidad legítima, el miedo, el doble temor tan frecuentemente expresado por el amado de ver a los enamorados apartarse de él. Y la cuestión que se plantea entonces es la de la conversión posible, moralmente necesaria y socialmente útil, del lazo de amor (destinado a desaparecer) en una relación de amistad, de philia. Ésta se distingue de la relación amorosa de la que proviene y de la que es deseable que nazca; es duradera, no tiene más término que la vida misma y borra las disimetrías implícitas en la relación erótica entre el hombre y el adolescente. Uno de los temas frecuentes en la reflexión moral sobre este género es el de que deben liberarse de su precariedad: precariedad que se debe a la inconstancia de los compañeros y es consecuencia del envejecimiento del muchacho, con lo que pierde su encanto; pero también es un precepto, ya que no está bien amar a un

muchacho que ha sobrepasado determinada edad, como tampoco que éste se deje amar. Esta precariedad sólo podría evitarse si, en el ardor del amor, empieza ya a desarrollarse la philia, la amistad: philia, es decir la semejanza del carácter y de la forma de vida, el compartir pensamientos y existencias, el bienestar mutuo. [28] Es ese nacimiento y ese trabajo de la amistad indefectible en el amor que describe Jenofonte cuando hace el retrato de dos amigos que se contemplan el uno al otro, conversan, se dan mutua confianza, se alegran o se entristecen juntos ante los éxitos y los fracasos y velan el uno por el otro: «Comportándose así no dejan hasta la vejez de querer su mutua ternura y de gozar de ella.» [29]

5. Este interrogante acerca de las relaciones con los muchachos, de una manera muy general, toma la forma de una reflexión sobre el amor. No por ello debe concluirse que, para los griegos, Eros sólo podía ocupar su lugar en este tipo de relaciones y que no podía caracterizar las relaciones con una mujer: Eros puede unir a los seres humanos sea cual fuera su sexo; en Jenofonte puede verse que Nicérato y su mujer estaban unidos entre sí por los lazos del Eros y del Anteros.

[30] El Eros no es obligadamente «homosexual» ni tampoco exclusivo del matrimonio, y el vínculo conyugal no se distingue de la relación con los muchachos en que éste sea incompatible con la fuerza del amor v su reciprocidad. La diferencia está en otra parte. La moral matrimonial, y con may or precisión la ética sexual del hombre casado, no apela, para constituirse y definir sus reglas, a la existencia de una relación de tipo del Eros (aunque sea muy posible que este lazo exista entre los esposos). En cambio, cuando se trata de definir lo que debe ser, para alcanzar la forma más bella y más perfecta la relación de un hombre y de un muchacho, y cuando se trata de determinar qué uso, dentro de su relación, pueden da a sus placeres, entonces la referencia al Eros se hace necesaria: la problematización de su relación depende de una « Erótica». Y es que entre dos cónyuges, la situación vinculada con el estado matrimonial, la gestión del oikos, la conservación de la descendencia, pueden fundar los principios de conducta, definir sus reglas y fijar las formas de la templanza exigida. En cambio, entre un hombre y un muchacho que están en situación de independencia recíproca y entre los cuales no hay constricción institucional, sino un juego abierto (con preferencias, elecciones, libertad de movimiento, término incierto), el principio de regulación de las conductas hay que pedírselo a la propia relación, a la naturaleza del movimiento que los lleva uno al otro v del afecto que los une recíprocamente. La problematización se hará pues en la forma de una reflexión sobre la propia relación: interrogación a la vez teórica sobre el amor y prescriptiva sobre la forma amorosa.

Pero, de hecho, este arte de amar se dirige a dos personas. Cierto que la

mujer y su comportamiento no estaban por completo ausentes de la reflexión sobre la Económica, pero no estaba ahí más que a título de elemento complementario del hombre: estaba colocada bajo su autoridad exclusiva v. si era bueno respetarla en sus privilegios, lo era en la medida en que se mostraba digno v donde era importante que el jefe de una familia siguiera siendo dueño de sí. En cambio, el muchacho bien puede mantenerse en la reserva que se impone a esta edad: con sus posibles rechazos (temibles pero honorables) y sus aceptaciones eventuales (deseadas pero fácilmente sospechosas), constituye, ante el amante, un centro independiente. Y la Erótica habrá de desplegarse de uno a otro foco de esta especie de elipse. En la Económica y en la Dietética, la moderación voluntaria de un hombre se fundaba esencialmente en su relación consigo mismo; en la Erótica, el juego es más complejo; implica el dominio de sí del amante: implica también que el amado sea capaz de instaurar una relación de dominación sobre sí mismo, e implica, finalmente, en la elección sensata que hacen el uno del otro, una relación entre sus dos moderaciones. Incluso puede observarse cierta tendencia a privilegiar el punto de vista del muchacho; es sobre todo sobre su conducta que se preguntan y respecto de él se proponen opiniones. conseios y preceptos; como si fuera importante antes que nada constituir una Erótica del objeto amado, o por lo menos del objeto amado en tanto que ha de formarse como sujeto de conducta moral; tal sería lo que surge en un texto como el elogio de Epícrates, atribuido a Demóstenes.

## 2 EL HONOR DE UN MUCHACHO

Frente a los dos grandes Banquetes, el de Platón y el de Jenofonte, frente al Fedro, el Eroticos del seudo-Demóstenes parece relativamente pobre. Discurso aparatoso, es a la vez la exaltación de un joven y una exhortación que se le dirige: tal era realmente la función tradicional del elogio—aquella que se evoca en el Banquete de Jenofonte—: « darle placer al joven» y « enseñarle al mismo tiempo lo que debe ser». [31] Loa pues, y lección. Pero a través de la trivialidad de los temas y de su tratamiento —una especie de platonismo un poco desabrido —es posible obtener algunos rasgos comunes a las reflexiones sobre el amor y a la forma en que se planteaba en ellas la cuestión de los « placeres» .

1. Una preocupación anima el conjunto del texto. Está marcada por un vocabulario que, constantemente, se refiere al juego del honor y de la vergüenza. A lo largo del discurso, se habla de la aischynē, esa vergüenza que es tanto la deshonra que puede marcarnos como el sentimiento que de ella se desprende; se trata de lo que es feo y vergonzoso (aischron) y que se opone a lo que es bello o a la vez bello y justo. Y también se trata con mucho de lo que implica vituperio y desprecio (oneidos, epitimē), de lo que da honra y buena reputación (endoxos,

entimos). En todo caso, desde el inicio del Eroticos el enamorado de Epícrates subray a su objetivo: que la loa otorgue al amado honra y no vergüenza, como se produce ésta cuando son aspirantes indiscretos quienes pronuncian los elogios. [32] Y recuerda con regularidad esta preocupación: es importante que el joven recuerde que por su nacimiento y su posición corre el peligro de que el menor descuido sobre una cuestión de honra lo cubra de vergüenza; debe conservar en la memoria, y a título de ejemplo, a quienes, a fuerza de vigilancia, pudieron preservar su honra en el transcurso de sus relaciones. [33] debe tener cuidado de no « deshonrar sus cualidades naturales» y no burlar las esperanzas de quienes confian en él. [34]

El comportamiento de un joven se muestra pues como un dominio particularmente sensible al corte entre lo que es vergonzoso y lo que es

conveniente, entre lo que da honra y lo que deshonra. Precisamente de ello se preocupan quienes quieren reflexionar sobre los jóvenes, sobre el amor que se les entrega y la conducta que deben seguir. Pausanias, en el Banquete de Platón, al evocar la diversidad de las costumbres a propósito de los muchachos, relaciona lo que se juzga « vergonzoso» o « bello» en Elide, en Esparta, en Tebas, en Jonia o entre los bárbaros y finalmente en la propia Atenas. [35] Y Fedro recuerda el principio que uno debe tener por guía cuando se trata del amor de los jóvenes y en la vida en general: « A las cosas inmorales les sigue el deshonor; a las bellas, por otra parte, el deseo de aprecio: la ausencia de uno v de otro prohíbe lo mismo a las ciudades que a los particulares el ejercicio de una grande y bella actividad. [36] Pero es necesario observar que este tema no era simplemente el de algunos moralistas exigentes. La conducta de un joven, su honra v su deshonra eran también el objeto de toda una curiosidad social; se les prestaba atención, se hablaba de ello, se guardaba en la memoria: y para atacar a Timarco, Esquines no tendrá escrúpulos en reactivar las murmuraciones que pudieron circular. muchos años antes, cuando su adversario era aún muy joven.[37] Por lo demás, el Eroticos muestra de paso qué solicitud suspicaz se presta con toda naturalidad al muchacho por parte de sus amistades; se le observa, se le acecha, se comenta su compostura y sus relaciones: a su alrededor están bien activas las malas lenguas; los espíritus malévolos están prestos a vituperarle si se muestra arrogante y vano; pero se apresurarán a criticarle si se muestra demasiado fácil.[38] No podemos dejar de pensar, evidentemente, en lo que pudo ser en otras sociedades la situación de los jóvenes, cuando, habiéndose pospuesto considerablemente la edad del matrimonio para las muieres, su conducta premarital se volvió, para ellas mismas v para sus familias, una apuesta social v moral importante.

2. Pero para el muchacho griego, la importancia de su honor no concierne -

como más tarde para la joven europea— a su futuro matrimonio: incide más bien sobre su posición, su lugar futuro en la ciudad. Con toda seguridad tenemos mil pruebas de que muchachos de reputación dudosa podían llegar a ejercer las más elevadas funciones políticas, pero también se tiene el testimonio de que esto mismo podía reprochárselas—sin contar las consecuencias judiciales de consideración que determinadas malas conductas podían producir: el asunto de Timarco así lo muestra. El autor del Eroticos se lo recuerda claramente al joven Epicrates; una parte de su futuro, con el rango que podrá ocupar en la ciudad, está en juego, aun hoy, por la forma, honorable o no, en que sabrá comportarse: la ciudad, desde el momento en que no necesita llamar a los recién llegados, sabrá tener en cuenta las reputaciones adquiridas; [39] y quien habrá despreciado un buen consejo, toda su, vida cargará con el dolor de su ceguera. Cuando se es muy joven, velar por la propia conducta y también vigilar, cuando va sumando años. el honor de los más jóvenes son dos cosas necesarias.

Esa edad de transición en que el joven es tan deseable y si honor tan frágil constituy e pues un periodo de prueba: un momento en el que se pone a prueba su valor, en ese sentido en que éste debe formarse, ejercerse y medirse a la vez. Al fina del texto, unas líneas muestran ciertamente el carácter de « testo que adquiere la conducta del muchacho en este periodo de su vida. El autor del elogio, al exhortar a Epicrates, le recuerda que habrá disputa (agôn) y que el debate será el de la dokimasie: [40] se trata de una palabra por la que se designa el examen a cuyo término se acepta a los jóvenes en la efebía o a los ciudadanos en ciertas magistraturas. La conducta moral del joven debe su importancia y la atención que todos de ben prestarle a lo que vale, a los ojos de todos, como prueba calificadora. Por lo demás, el texto es claro: « Creo... que nuestra ciudad te encargará administrar uno de sus servicios y que, cuanto más brillantes sean tus dones, más digno te juzgará de puestos importantes y más pronto querrá poner a prueba tus canacidades.» [41]

3. ¿Precisamente sobre qué descansa la prueba? ¿Y a propósito de qué tipo de conducta debe Epícrates velar con el fin de hacer la partición entre lo que es honorable y lo que no lo es? Sobre los puntos bien conocidos de la educación griega: el cuidado del cuerpo (evitar con cuidado la rhathymia, esa molicie que siempre es un signo infamante), las miradas (donde puede leerse el aidōs, el pudor), la forma de hablar (no refugiarse en la facilidad del silencio, sino saber mezclar temas serios y temas lieeros). la calidad de la gente que se frecuenta.

Pero es sobre todo en el dominio de la conducta amorosa donde juega la distinción entre lo honorable y lo vergonzoso. Sobre este punto, conviene en principio observar que el autor —y en esto radica que el texto sea el elogio del amor al mismo tiempo que el encomio del hombre joven— critica la opinión que

coloca el honor del muchacho en el rechazo sistemático de los solicitantes: sin duda algunos enamorados manchan la propia relación (lymainesthai tōi pragmati);[42] pero no debe confundírseles con quienes dan prueba de moderación. El texto no traza la frontera del honor entre quienes se desembarazan de sus pretendientes y quienes los aceptan. Para un joven griego, ser solicitado por enamorados de ningún modo era un deshonor: era más bien la marca visible de sus cualidades: el número de pretendientes podía ser objeto de orgullo legítimo y a veces de vanagloria. Pero aceptar la relación amorosa. entrar en el juego (aun cuando no se jugara con exactitud aquel juego propuesto por el enamorado) va no se consideraba como una vergüenza. Quien elogia a Epícrates da a entender que ser bello y ser amado constituy en una doble suerte (evtvchia):[43] es más, hay que servirse de ello como es debido (orthōs chrēsthai). Tal es el punto sobre el que insiste el texto y donde destaca lo que podríamos llamar « el punto del honor» : tales cosas (ta pragmata) no son en sí mismas y en lo absoluto ni buenas ni malas; varían según quiénes las practican (nara tous chrömenous). [44] Es el « uso» el que determina su valor moral, según un principio que encontramos formulado con harta frecuencia aquí y allá: en todo caso, se trata de expresiones muy cercanas que encontramos en el Banquete: « En esta materia nada hay absoluto; la cosa no tiene, por sí misma, ni belleza ni fealdad: pero lo que la hace bella es la belleza de su realización: lo que la hace fea es la fealdad de ésta » [45]

Ahora bien, si buscamos saber cómo, de manera precisa, actúa en la relación amorosa la separación del honor, hay que reconocer que el texto es extremadamente elíptico. Si el discurso da indicaciones sobre lo que debe hacer o ha hecho Epícrates para ejercitar su cuerpo y formar su alma, o para adquirir los conocimientos filosóficos que le serán necesarios, nada se dice sobre lo que puede admitirse o rechazarse en materia de relaciones físicas. Una cosa es clarano todo debe rechazarse (el joven «acuerda favores») pero tampoco debe aceptarse todo: « Nadie se siente frustrado por tus favores cuando son compatibles con la justicia y la moral; nadie corre el riesgo de concebir siquiera una esperanza por aquello que desembocan en la vergüenza: tan grande es la libertad que tu templanza acuerda a quienes tienen las mejores intenciones; tan grande es el desaliento que inspira en quieren enardecerse.» [46] La templanza -la sophrosynē- que se exige como una de las principales cualidades de los muchachos, implica una discriminación en los contactos físicos. Pero de este texto no pueden inferirse los actos v los v los gestos que el honor impondría rechazar. Hay que destacar que en el Fedro, en el que sin embargo el tema se desarrolla con mucha más amplitud, la imprecisión es casi tan amplia. A lo largo de los dos primeros discursos sobre la oportunidad de ceder ante quien ama o ante quien no ama, y en la gran fábula del tiro del alma con su caballo rehacio y su caballo dócil, el texto de Platón muestra que la cuestión de la práctica « honorable» es esencial: v sin embargo nunca se designa a los actos más que con expresiones tales como « complacer» o « acordar favores» (charizesthai). « hacerlo» (diaprattesthat), « sacar el máximo placer del amado», « obtener lo que se quiere» (peithesthai), « tomar placeres» (apolayesthat). ¿Discreción inherente a este género de discurso? Sin ninguna duda, y los griegos habrían encontrado indecente que se nombrara precisamente en un discurso de sobremesa este género de cosas, que, aun en polémicas o en alegatos, sólo se las evoca de leios. Puede pensarse también que no era necesario insistir en distinciones de todos conocidas: cada quien debía saber lo que para un muchacho era honorable o vergonzoso aceptar. Pero puede recordarse igualmente lo que va apareció en la Dietética y en la Económica: la reflexión moral se dirige menos en tal caso a definir con toda justeza los códigos a respetar y el cuadro de los actos permitidos y prohibidos, y mucho más a caracterizar el tipo de actitud y de relación con uno mismo que se requiere.

4. De hecho, el texto pone ante la vista, si no las formas gestuales a respetar y los límites físicos que no hay que franquear, por lo menos el principio general que determina en este orden de cosas el modo de ser, la forma de comportarse. Todo el elogio de Epícrates remite a un contexto agonístico en el que el mérito y la gloria del joven deben afirmarse por su superioridad sobre los demás. Pasemos por estos temas tan frecuentes en los discursos de sobremesa: a saber que aquel de quien se hace el elogio está por encima de las alabanzas que se le dedican y que las palabras corren el riesgo de ser menos bellas que aquel de quien se expresan; [47] o también que el muchacho es superior a todos los demás por sus cualidades físicas y morales: su belleza es incomparable, como si « Fortuna», al combinar las cualidades más diversas y más opuestas, hubiera querido « dar un ejemplo» a todos; [48] no sólo sus dones, también su conversación lo coloca por encima de los demás; [49] entre todos los ejercicios en los que puede brillar, ha escogido el más noble y el más premiado: [50] su alma está preparada « ante las rivalidades de la ambición», y no contento con distinguirse por una cualidad, reúne « todas aquellas de que un hombre sensato podría presum ir» [51]

Sin embargo, el mérito de Epícrates no radica sólo en esta abundancia de cualidades que le permite distanciarse con mucho de sus rivales y ser la honra de sus padres. [52] consiste igualmente en que, en relación con aquellos que se le acercan, conserva siempre su valor em inente; no se deja dominar por ninguno de ellos; todos quieren atraerlo a su intimidad —la palabra synétheia tiene a la vez el sentido general de vida común y de relación sexual—[53] pero está por encima

de ellos de tal modo, toma un ascendiente tal sobre ello, que encuentran todo su placer en la amistad que experimentan por él. [54] No ceder, no someterse, seguir siendo el más fuerte, ganar en resistencia, en firmeza, en templanza (s $\bar{o}phrosy\bar{e}$ ) a los pretendientes y enamorados: he aquí cómo afirma su valor el joven en el dominio amoroso.

Bajo esta indicación general, ¿es preciso imaginar un código preciso que se fundara en la analogía tan familiar a los griegos entre las posiciones del campo social (con la diferencia entre los « primeros» y los otros, los poderosos que ordenan y mandan y aquellos que obedecen, los amos y los servidores) y la forma de las relaciones sexuales (con las posiciones dominantes y dominadas, los papeles activos y pasivos, la penetración ejercida por el hombre y sufrida por su compañero)? Decir que no hay que ceder, no dejar que los otros lo superen, no aceptar una posición inferior en la que se estaría debajo, es sin duda excluir o desaconsejar prácticas sexuales que serían humillantes para el muchacho y por las que se encontraría en una posición de inferioridad. [55]

Pero es verosímil que el principio del honor y de la «superioridad» mantenida se refiera —más allá de algunas prescripciones precisas— a una especie de estilo general: no es necesario (sobre todo a la vista de la opinión pública) que el muchacho se conduzca «pasivamente», que se deje llevar y dominar, que ceda sin combate, que se convierta en el compañero complaciente de los placeres del otro, que satisfaga sus caprichos y que ofrezca su cuerpo a quien quiera y como quiera, por molicie, por gusto del deleite o por interés. Ahí está el deshonor de los muchachos que aceptan al primero que pasa, que se ostentan sin escrúpulo, que pasan de mano en mano, que todo lo conceden al que ofrece más. Esto es lo que Epicrates no hace ni hará jamás, preocupado como está por la opinión que se tiene de él, del rango que podrá obtener y de las relaciones útiles que puede anudar.

5. Que sea suficiente mencionar aún rápidamente el papel que el autor del Eroticos hace desempeñar a la filosofia en esa guardia del honor y esas justas de superioridad a las que se invita al joven por ser pruebas propias de su edad. Esta filosofia, cuyo contenido casi no puede determinarse de otro modo que por referencia al tema socrático de la epimeleia heaytou, « de la inquietud de si», [56] y a la necesidad, también socrático, de unir saber y ejercicio (epistēmēmeletē), esta filosofia no se muestra como un principio para llevar otra vida ni para abstenerse de todos los placeres. Se apela a ella en el seudo-Demóstenes como complemento indispensable de las demás pruebas: «Di que no se puede ser más insensato, por un lado, al manifestar emulación y experimentar numerosas pruebas para aumentar su provecho, su vigor físico y todas las ventajas de este tipo... y no buscar los medios de perfeccionar la facultad que

preside a todas las demás.» [57] En efecto, la filosofia es capaz de mostrar cómo convertirse en « más fuerte que uno mismo» y, una vez logrado, da además la posibilidad de ganarles a los demás. Por sí misma es principio de mando, porque ella y nadie más que ella es capaz de dirigir el pensamiento: « En los asuntos humanos, el pensamiento lo dirige todo y, a su vez, la filosofía puede dirigirlo al mismo tiempo que lo ejercita.» [58] Vemos pues que la filosofía es un bien necesario a la sabiduría del joven; no para desviarlo sin embargo hacia otra forma de vida, sino para permitirle ejercitar el dominio de si y la victoria sobre los demás, en el juego dificil de las pruebas que enfrentar y el honor que salvaguardar.

Todo este Eroticos, gira, como vemos, alrededor del problema de esta doble superioridad sobre sí v sobre los demás en esa fase difícil en que la juventud v la belleza del muchacho atraen a tantos hombres que buscan « vencerlo». En la Dietética se trataba sobre todo del dominio sobre sí v sobre la violencia de un acto peligroso; en la Económica se trataba del poder que debe ejercerse sobre uno mismo en la práctica del poder que se ejerce sobre la mujer. Aquí, desde el momento en que la Erótica toma el punto de vista del muchacho, el problema radica en saber cómo podrá asegurar su dominio al no ceder ante los demás. Aguí se trata del orden, no de la medida a aportar en pro de su propio poder, sino de la mejor forma de medirse ante el poder de los demás asegurándose a sí mismo su propio dominio. En ello, un breve relato que figura en medio del discurso adquiere un valor simbólico. Se trata de un lugar común: la narración de una carrera de carros. Pero el pequeño drama deportivo que se cuenta está en relación directa con la prueba pública que sufre el joven ante sus pretendientes respecto de su conducta: vemos en ella a Epícrates conducir su tiro (la referencia al Fedro es verosímil); roza la derrota, su carro está muy cerca de ser eliminado por un tiro contrario: la multitud, a pesar del placer que le causan por lo general los accidentes, se apasiona por el héroe, mientras que éste, « más fuerte incluso que el vigor de su tiro, logra vencer superando a los más favorecidos de sus rivales» [59]

Esta prosa dedicada a Epícrates no es, desde luego, una de las formas más elevadas de la reflexión griega sobre el amor pero hace aparecer en su trivialidad misma algunos aspectos importantes de lo que constituye « el problema griego de los adolescentes». El muchacho —entre su salida de la infancia y el momento en que alcanza el estatuto viril—constituye para la moral y el pensamiento griegos un elemento delicado y dificil. Su juventud, con la belleza que le es propia (y a la que, se sobrentiende, todo hombre es sensible por naturaleza) y la posición que será suya (y a la que debe, con la ayuda y bajo la caución de sus amigos, prepararse) forman un punto «estratégico» a cuyo

alrededor se requiere un juego complejo; su honor, que depende por un lado del uso que haga de su cuerpo y que determinará también en cierta medida su reputación y su papel futuros, es una apuesta importante. Para él habrá ahí una prueba que exige aplicación y ejercicio: también hay ahí, para los demás, ocasión de preocupaciones y cuidados. Ya al final de su elogio a Epicrates, el autor recuerda que la vida del muchacho, su bios, debe ser una obra « común», y, como si se tratara de una obra de arte que perfeccionar, apela a todos aquellos que conocen a Epicrates para que le den a esta figura futura « el mayor esplendor posible».

Más tarde, en la cultura europea, la joven o la mujer casa da, con su conducta, su virtud, su belleza y sus sentimientos, se convertirá en tema de preocupación privilegiada: un arte nuevo de cortejarla, una literatura de forma esencialmente novelesca, una moral exigente y atenta a la integridad de su cuerpo y a la solidez de su compromiso matrimonial, todo ello atraerá a su alrededor la curiosidad y los deseos. Sea cual fuere la inferioridad que se mantenga respecto de su posición dentro de la familia y de la sociedad, habrá de todos modos una acentuación, una valorización del « problema» de la muier. Su naturaleza, su conducta, los sentimientos que inspira o experimenta, la relación permitida o prohibida que pueda tenerse con ella serán los temas de reflexión, de saber' de análisis, de prescripciones. En cambio, parecería que fuera acerca del muchacho donde la problematización, en la Grecia clásica, sería más activa. manteniéndose alrededor de su belleza frágil, de su honor corporal, de su sabiduría y del aprendizaje que requiere, una intensa inquietud moral. La singularidad histórica no radica aquí en que los griegos encontraran placer en los muchachos, ni siguiera en que havan aceptado este placer como legítimo. Observamos más bien cómo esta aceptación del placer no era sencilla y que dio lugar a toda una elaboración cultural. Para decirlo en forma esquemática, aquí es preciso captar no por qué los griegos se sentían atraídos por los muchachos sino por qué tenían una « pederastia» : es decir por qué, alrededor de esta atracción, elaboraron una práctica de cortejo, una reflexión moral y, como veremos, un ascetismo filosófico

## 3 EL ORIETO DEL PLACER

Para comprender de qué manera el uso de las aphrodisia queda problematizado en la reflexión sobre el amor de los muchachos, hay que recordar un principio que no es sin duda propio de la cultura griega, pero que adquirió con ella una importancia considerable y ejerció, en las apreciaciones morales, un poder determinante. Se trata del principio de isomorfismo entre relación sexual y relación social. Por tal hay que entender que la relación sexual —siempre pensada a partir del acto-modelo de la penetración y de una polaridad que opone

actividad y pasividad— es percibido como del mismo tipo que la relación entre superior e inferior, el que domina y el que es dominado, el que somete y el que es sometido, el que vence y el que es vencido. Las prácticas del placer se reflexionan a través de las mismas categorías que el campo de las rivalidades y de las jerarquías sociales: analogia en la estructura agonistica, en las oposiciones y diferenciaciones, en los valores afectados por los papeles respectivos de los compañeros. Y a partir de ahi, puede comprenderse que en el comportamiento sexual hay un papel que es intrínsecamente honorable y al que se valora con derecho pleno: es el que consiste en ser activo, en dominar, en penetrar y en ejercer a si su superioridad.

De ahí las consecuencias múltiples que conciernen a la posición de quienes deben ser los compañeros pasivos de esta actividad. Los esclavos, ni qué decir tiene, están a disposición del amo: su condición hace de ellos objetos sexuales a propósito de los cuales no hay que plantearse ningún interrogante; hasta el punto de que sucede que hay quien se asombre d que la propia ley prohíba la violación de los esclavos y de los niños; para explicar esta rareza, Esquines adelanta que se ha querido mostrar, al prohibirlo incluso en relación con los esclavos, cuán grave era la violencia cuando se dirigía a niños de buena familia. En cuanto a la pasividad de la muier, marca ciertamente una inferioridad de naturaleza y de condición, pero no hay que vituperarla por su conducta, ya que precisamente es conforme a lo que ha querido la naturaleza y a lo que impone su posición. En cambio, todo lo que en el comportamiento sexual podría hacer cargar sobre un hombre libre -v más aún sobre un hombre que por su nacimiento, su fortuna, su prestigio, ocupa, o debería ocupar, los primeros de todos los rangos- las marcas de la inferioridad, de la dominación sufrida, de la servidumbre aceptada, no puede ser considerado más que como vergonzoso; vergüenza mayor aún si se presta como objeto complaciente del placer del otro.

Ahora bien, en un juego de valores regulado según tales principios, la posición del muchacho —del muchacho nacido libre— es dificil. Seguramente todavia está en posición « inferior» en el sentido de que está lejos de gozar de los derechos y poderes que serán suyos cuando haya adquirido la plenitud de su posición. Pero, sin embargo, su lugar no puede superponerse ni al de un esclavo, desde luego, ni al de una mujer, lo cual es cierto ya en el marco del hogar y de la familia. Un pasaje de Aristóteles, en la Política, lo dice claramente. Al tratar de las relaciones de autoridad y de las formas de gobierno propias de la familia, Aristételes define, en relación con el jefe de la familia, la posición del esclavo, la de la mujer y la del niño (varón). Gobernar a los esclavos, dice Aristóteles, no es gobernar seres libres; gobernar a una mujer es ejercer un poder « político» en el que las relaciones son de permanente desigualdad; el gobierno de los niños, en cambio, puede decirse « real» porque descansa « en el afecto y la superioridad de la edad». [60] En efecto, la facultad deliberadora falta en el esclavo; está

presente en la mujer, pero no ejerce en ella la función de decisión; en el muchacho, la falta no se refiere más que al grado de desarrollo que no ha alcanzado aún su término. Y si la educación moral de las mujeres es importante porque constituy en la mitad de la población libre, la de los niños varones lo es por adelantado, pues concierne a los futuros ciudadanos que participarán en el gobierno de la ciudad. [61] Bien se observa: el carácter propio de la posición de un muchacho, la forma particular de su dependencia y la forma en que debe tratársela, incluso en el espacio en el que se ejerce el poder considerable del padre de familia, se encuentran señalados por la posición que ocupará en el fituro.

Hasta cierto punto, lo mismo sucede con las relaciones sexuales. Entre los primeros « objetos» legitimados, el muchacho ocupa una posición particular. Ciertamente no es un objeto prohibido; en Atenas, algunas leyes protegen a los niños libres (contra los adultos, que durante un tiempo por lo menos no tendrán el derecho de entrar en las escuelas; contra los esclavos, que se exponen a la muerte si intentan corromperlos; contra el padre o tutor, a los que se castiga si los prostituyen); [62] pero nada impide o prohibe que un adolescente sea a los ojos de todos el compañero sexual de un hombre. Y, sin embargo, en ese papel, hay algo así como una dificultad intrínseca: algo que a la vez impide definir claramente y precisar fielmente en qué consiste ese papel en la relación sexual y que no obstante atrae la atención sobre este punto y acuerda una gran importancia y mucho valor a lo que debe o no debe tolerarse. Ahí hay al mismo tiempo algo así como una mancha ciega y un punto de sobrevaloración. El papel del muchacho es un elemento en el que llegan a reunirse mucho de incertidumbre y un interés intenso

Esquines, en el Contra Timarco, hace uso de una ley que en sí es muy interesante porque concierne a los efectos de descalificación cívica y política que la mala conducta sexual de un hombre —con toda exactitud la « prostitución» — puede entrañar porque le prohibe de immediato « ser admitido en el rango de los nueve arcontes, de ejercer un sacerdocio, de llenar las funciones de abogado público». Quien esté prostituido no podrá ya ejercer ninguna magistratura en la ciudad o fuera de ella, sea de elección o concedida por la suerte. No podrá llenar las funciones de tesorero ni las de embajador, ni volverse acusador o denunciante asalariado de quienes forman parte de una embajada. Finalmente, no podrá expresar ya su opinión ante el consejo o ante el pueblo, aunque sea « el más elocuente de los oradores». [63] Esta ley hace pues de la prostitución masculina un caso de atimia —de deshonra pública— que excluye al ciudadano de ciertas responsabilidades. [64] Pero la forma en que Esquines conduce su alegato y busca, por la discusión propiamente jurídica, comprometer a su adversario, muestra la relación de incompatibilidad « morab», al igual que legal, que se

reconoce entre ciertos papeles sexuales en los muchachos y ciertos papeles sociales y políticos en el adulto.

La argumentación jurídica de Esquines consiste, a partir de la « mala conducta» de Timarco atestiguada por rumores, murmuraciones y declaraciones, en reconocer algunos elementos constitutivos de la prostitución (número de compañeros, ausencia de elección, pago de servicio) y otros que faltan en ella (no ha sido registrado como prostituido y no ha residido en una casa). Cuando era joven y lindo, pasó por numerosas manos y no siempre éstas eran muy honorables, ya que se le vio vivir con un hombre de condición servil y con un libertino notorio que vivía rodeado de cantores y de tocadores de citara; recibió regalos, fue mantenido, tomó parte en las extravagancias de sus protectores; se le vio con Cidónides, Autóclides, Tersandro, Migolao, Anticles, Pitolacos, Hegesicies. No es pues posible decir solamente que vivió teniendo relaciones amorosas (hetairēkōs), sino que se ha « prostituido» (peporneymenos): « pues el que se libra a esas prácticas sin escoger, con todo el mundo y por un salario, ¿no es cierto que debe responder por este crimen precisamente? [65]

Pero la acusación juega también sobre un registro moral que no sólo permite establecer el delito, sino también comprometer global y políticamente al adversario. Timarco quizá no fue formalmente un prostituido profesional, pero se diferencia mucho de uno de esos hombres respetables que no ocultan su inclinación por los amores masculinos y que sostienen, con muchachos libres, relaciones honrosas y preciadas por el joven compañero: Esquines reconoce que desde luego comparte él mismo este tipo de amor. Describe a Timarco como un hombre que, durante su juventud, se colocó a sí mismo v se mostró a los demás en la posición inferior y humillante de un objeto de placer para los otros: este papel lo quiso, lo buscó, se complugo en él v de él sacó provecho. Tal es lo que Esquines pondera ante sus auditores como moral y políticamente incompatible con las responsabilidades y el ejercicio del poder en la ciudad. Un hombre que ha sido marcado por el papel en el que se complugo en su juventud no podría desempeñar hoy, sin escándalo, el papel de quien, en la ciudad, es superior a los demás, les da amigos, los aconseja en sus decisiones, los dirige y los representa. Lo que es difícil de aceptar para los atenienses -tal es, en el discurso de Timarco, el sentimiento que Esquines intenta atizar- no es que no quisieran ser gobernados por alguien que ame a los muchachos, o que, aun joven, fuera amado por un hombre, sino que no se puede aceptar la autoridad de un jefe que anteriormente se identificó con el papel de objeto de placer para los otros.

Por lo demás, tal es el sentimiento al que recurrió Aristófanes con tanta frecuencia en sus comedias; el punto de la burla y motivo de escándalo era que esos oradores, esos jefes a quienes se seguía y amaba, esos ciudadanos que buscaban seducir al pueblo para colocarse por encima de él y dominarlo, tanto Cleón de Clistenes como Agirrio, eran también gente que había aceptado y

aceptaba todavía desempeñar para los de más el papel de objetos pasivos y complacientes. Y Aristófanes ironizaba sobre esta democracia ateniense en la que había tantas más oportunidades de ser escuchado en la asamblea cuanta más inclinación por los placeres de este tipo se tuviera. [66] De la misma manera, y dentro del mismo espíritu, Diógenes se burlaba de Demóstenes y de las costumbres que tenía, él pretendía ser el conductor (el dēmagōgos) del pueblo ateniense. [67] En el juego de las relaciones de placer cuando se desempeña el papel del dominado, no se podría ocupar válidamente el lugar del dominante en el juego de la actividad cívica y política.

Poco importa lo que pudiera haber ahí de justificación, en la realidad, a esas sátiras y a esas críticas. Por su sola existencia, hay por lo menos algo que éstas indican claramente: en esa sociedad que admitía relaciones sexuales entre hombres, es la dificultad provocada por la yuxtaposición de una ética de la superioridad viril v de una concepción de toda relación sexual según el esquema de la penetración y de la dominación masculina; la consecuencia resulta ser por una parte que el papel de la « actividad» y de la dominación se ve afectado por valores constantemente positivos, pero por otra parte que es preciso atribuir a uno de los miembros de la pareia en el acto sexual la posición pasiva, dominada e inferior. Y si aquí no hay problema cuando se trata de una muier o de un esclavo. muy distinto es cuando se trata de un hombre. Sin duda es la existencia de esta dificultad la que explica a la vez el silencio del que se ha rodeado de hecho esta relación entre adultos y la bulliciosa descalificación de quienes justamente rompían ese silencio al marcar su aceptación, o meior su preferencia, hacia ese papel «inferior». Igualmente, es en función de esta dificultad que toda la atención se concentró en la relación entre hombres y muchachos, ya que aquí uno de los dos compañeros, por su juventud y por el hecho de que no alcanzaba todavía la posición viril, podía ser, por un tiempo que se sabia breve, objeto receptor de placer. Pero si el muchacho, por su encanto propio, puede ser para los hombres una presa que persiguen sin que hay a escándalo ni problema, no hay que olvidar que un día llegará a ser hombre, ejercerá poderes v responsabilidades, no pudiendo va evidentemente ser obieto de placer: ¿en qué medida podría haberlo sido?

De ahí lo que podríamos llamar la « antinomia del muchacho» en la moral griega de las aphrodisia. Por un lado, al joven se le reconoce como objeto de placer —y aun como el único objeto honorable y legítimo entre las parejas masculinas, del hombre; nunca nadie reprochará a quien sea que ame a un muchacho el necesitarlo y gozar de él, mientras se respeten las leyes y las conveniencias. Pero, por otro lado, el muchacho, puesto que su juventud lo llevará a ser hombre, no puede aceptar reconocerse como objeto en esta relación que siempre se piensa en forma de dominación: no puede ni debe

identificarse con este papel. No podrá ser de buena gana, ante sí mismo y para sí mismo este objeto de placer, mientras que el hombre quiere escogerlo con toda naturalidad como objeto de placer. En resumen, experimentar deleite, ser sujeto de placer con un muchacho no representa problema para los griegos; en cambio, ser objeto de placer y reconocerse como tal constituye para el muchacho una dificultad mayor. La relación que debe establecer consigo mismo para volverse hombre libre, dueño de sí y capaz de triunfar sobre los demás, no podría coincidir con una forma de relación en la que sería objeto de placer para otro. Esta falta de coincidencia es moralmente necesaria.

Semejante dificultad explica algunos rasgos propios de la reflexión sobre el amor del muchacho.

Y, en primer lugar, una oscilación para nosotros bastante enigmática acerca del carácter natural o « contra natura» de este amor. Por un lado, se da por descontado que el movimiento que lleva hacia los muchachos es natural, como lo es todo movimiento que hace derivar lo que es bello. Y sin embargo, no es excepcional encontrar la afirmación de que la relación entre dos hombres, o más generalmente entre dos individuos del mismo sexo, es para physin, fuera de la naturaleza. Evidentemente puede considerarse que ahí encontramos dos opiniones que señalan dos actitudes: una favorable y la otra hostil respecto de este género de amor. Pero la propia posibilidad de estas dos apreciaciones se inscribe verosímilmente en el hecho de que si se admite con toda evidencia como natural experimentar placer con un muchacho, es mucho más difícil aceptar como natural lo que hace de un muchacho el objeto de placer. De manera que en el acto mismo que se desarrolla entre dos individuos masculinos puede hacerse la objeción de ser para physin -y a que feminiza a uno de los dos-, mientras que el deseo que pueda tenerse por la belleza no deja de ser considerado como natural. Los cínicos no eran contrario,« al amor de los muchachos, aunque se burlaran con irritación suma de todos los muchachos que por su pasividad aceptaban deshacerse de su naturaleza y volverse así « peores de lo que eran» [68] En cuanto a Platón, no es necesario suponer que, partidario en su juventud del amor masculino, se haya en seguida « corregido» hasta el punto de condenarlo en sus últimos textos como una relación « contra natura» . Hay que observar más bien que, al principio de las Leyes, cuando opone la relación con las mujeres como un elemento de naturaleza y la relación entre hombres (o entre mujeres) como un efecto de la incontinencia (akrasia), se refiere al acto mismo del acoplamiento (previsto por la naturaleza con el fin de la procreación) y piensa en las instituciones que son susceptibles de favorecer o de pervertir las costumbres de los ciudadanos.<sup>[69]</sup> Igualmente, en el pasaje del libro viii en que contempla la necesidad -y la dificultad- de una ley que concierna a las relaciones sexuales, los argumentos que explota conciernen a lo que pueda haber de nocivo en « usar,

como si fueran mujeres», a hombres y jóvenes en la unión sexual (mixis aphrodisión): en el que es seducido ¿cómo podría formársele «un carácter valiente, viril» (to tēs andreias ethos)? ¿Y en el seductor, «un espíritu de templanza»? « Todo el mundo censurará la molicie de quien cede a los placeres y no puede resistirse» y « en quien busca imitar a la mujer, todos reprobarán la imagen demasiado parecida a ella en que se convierte» [70]

La dificultad de concebir a un muchacho como objeto de placer se traduce también por una serie de reticencias bien señaladas. Reticencia a evocar directamente y en términos propios el papel del muchacho en la relación sexual: tan pronto se utilizarán expresiones enteramente generales, como «hacer la cosa» (diaprattesthai to pragma). [71] tan pronto será designada a través de la imposibilidad misma de nombrarla, [72] o tan pronto incluso —y ahí radica lo más significativo del problema planteado por esta relación— recurriendo a términos que realzan metáforas «agonisticas» o políticas —«ceder», «someterse» (hypēretein), «ponerse a las órdenes» (therapeyein, hypourgein). [73]

Pero igualmente reticencia a convenir en que el muchacho puede experimentar placer. Esta «negación» debe tomarse a la vez como la afirmación de que este placer no puede existir y la prescripción de que no debe experimentarse. Al intentar explicar por qué con tanta frecuencia el amor se convierte en odio cuando pasa por las relaciones físicas. Sócrates, en el Banquete de Jenofonte, evoca la molestia que puede producir en un joven el tener relaciones (homilein) con un hombre avejentado. Pero añade luego como principio general: « Por lo demás, un muchacho no participa como la muier de los placeres amorosos de un hombre, sino que permanece como espectador av uno de su ardor sensual.» [74] Entre el hombre y el muchacho no hay --no puede ni debe haber- comunidad de placer. El autor de los Problemas no admitirá tal posibilidad en algunos individuos más que al precio de una irregularidad anatómica. Y a nadie se condena más severamente que a los muchachos que enseñan, por su facilidad en ceder, por la multiplicidad de sus vínculos o incluso por sus maneras, su maquillaje, sus adornos o sus perfumes. que pueden encontrar placer en desempeñar este papel.

ceder, deba hacerlo en cierto modo con total frialdad. Al contrario, no debe ceder si no experimenta respecto de su amante sentimientos de admiración o de reconocimiento y de afecto, que le hacen anhelar darle placer. El verbo charizesthai se emplea comúnmente para designar el hecho de que el muchacho «acepte» y «conceda sus favores». [75] La palabra indica claramente que entre el amado y el amante hay algo más que una simple «rendición»; el joven

Lo que no quiere decir por lo mismo que el muchacho, cuando le sucede

« concede sus favores», por un movimiento que consiente al deseo y la demanda del otro, pero que no es de la misma naturaleza. Se trata de una respuesta, no es el compartir una sensación. El muchacho no busca ser titular de un placer físico; tampoco tomará placer exactamente del placer del hombre; si cede cuando es debido, es decir sin demasiada precipitación ni de mala gana, habrá de sentir contento al dar placer al otro.

La relación sexual con el muchacho exige pues, por parte de cada uno de los miembros de la pareia, conductas particulares. Como consecuencia del hecho de que el muchacho no puede identificarse con el papel que debe desempeñar, habrá de rehusar, resistir, huir, ocultarse: [76] será preciso también que para consentir, si a fin de cuentas lo hace. Ponga condiciones respecto de aquel ante quien cede (su valor, su posición, su virtud) y del beneficio que pueda obtener (beneficio más bien vergonzoso si sólo se trata de dinero, pero honroso si se trata del aprendizaje del oficio de hombre o de apoy os sociales para el futuro o de una amistad duradera). Precisamente son los beneficios de este género los que el amante debe poder proporcionar, además de los regalos más estatutarios que conviene en hacer (v cuva importancia v valor varían con la condición de las dos partes). De modo que el acto sexual, en la relación entre un hombre y un muchacho, debe verse preso en un juego de rechazos, alusiones y huidas que tiende a trasladado lo más lejos posible, pero también en un proceso de intercambios que fija cuándo y en qué condiciones es conveniente que se produzca.

En resumen, el muchacho ha de dar por complacencia y por algo más que por su propio placer algo que su compañero busca por el placer que va a proporcionarle: pero éste no puede pedirselo legitimamente sin la contrapartida de regalos, beneficios, promesas y compromisos que son de muy distinto orden que el «don» que se le hace. De ahí esta tendencia tan manifiestamente marcada en la reflexión griega sobre el amor de los muchachos: cómo integrar esta relación en un conjunto más amplio y permitirle transformarse en un tipo muy distinto de relación: ¿una relación estable, en la que la relación física no tendrá may or importancia y donde las dos partes podrán compartir los mismos sentimientos y los mismos bienes? El amor de los muchachos no puede ser moralmente honroso más que si implica (gracias a los beneficios razonables del amante, gracias a la complacencia reservada del amado) los elementos que constituyen los fundamentos de una transformación de este amor en un vínculo definitivo y socialmente preciado, el de la philia.

Hariamos mal en creer que los griegos, puesto que no prohíben esta clase de relación, no se inquietaban por sus implicaciones. Más que toda otra relación sexual, ésta les « interesaba» y todo muestra que se preocupaban por ella. Pero puede decirse que, en un pensamiento como el nuestro, la relación entre dos individuos del mismo sexo se cuestiona ante todo a partir del punto de vista del

sujeto del deseo: ¿cómo puede hacerse, en un hombre, que se forme un deseo que tiene por objeto otro hombre? Sabemos bien que es del lado de una cierta estructuración de este deseo (del lado de su ambivalencia o de su falta) donde se buscará el principio de una respuesta. La preocupación de los griegos, en cambio, no concernía al deseo que podía llevar a este género de relación, ni al sujeto de este deseo; su inquietud iba dirigida al objeto del placer, o más exactamente a este objeto en la medida en que se convertirá a su vez en el amo en el placer que obtiene con los demás y en el poder que ejerce sobre si mismo.

En este punto de la problematización (¿cómo hacer del objeto de placer el sujeto dueño de sus placeres?) es donde la erótica filosófica, o en todo caso la reflexión socráticoplatónica sobre el amor, tomará su punto de partida.

# CAPÍTULO V ELVERDADERO AMOR

En este capítulo seguiremos tratando de la Erótica, como arte reflexionado del amor (y singularmente del amor de los muchachos). Pero esta vez lo contemplaremos como marco de desarrollo del cuarto de los grandes temas de austeridad que ha recorrido, a lo largo de toda su historia en el mundo occidental, la moral de los placeres. Después de la relación con el cuerpo y la salud, después de la relación con la mujer y la institución del matrimonio, después de la relación con el muchacho, su libertad y su virilidad, contemplados como motivos de problematización de la actividad sexual, he aquí ahora la relación con la verdad. Pues ahí radica uno de los puntos más notables de la reflexión griega sobre el amor de los muchachos: no sólo muestra, por razones que y a pudimos observar, cómo constituía este amor un punto dificil que exigía una elaboración de la conducta y una estilización bastante delicada del uso de las aphrodisia, sino que a propósito de ellas se desarrolló la cuestión de las relaciones entre uso de los placeres y acceso a la verdad, bajo la forma de una interrogante acerca de lo que debe ser el verdadero amor.

En las culturas cristiana y moderna, estas mismas preguntas —acerca de la verdad, del amor y del placer— habrán de relacionarse mucho más naturalmente con los elementos constitutivos de la relación entre hombre y mujer: los temas de la virginidad, de las bodas espirituales, del alma-esposa señalarán en seguida el desplazamiento efectuado a partir de un paisaje esencialmente masculino —habitado por el erasto y el erómeno— hacia otro paisaje, marcado por las figuras de la femineidad y de la relación entre los dos sexos. [1] Mucho más tarde, Fausto será un ejemplo de la forma en que la cuestión del placer y la del acceso al conocimiento se encuentran ligadas al tema del amor por la mujer, de su virginidad, de su pureza, de su caida y de su poder redentor. Entre los griegos, en cambio, la reflexión sobre los lazos reciprocos entre el acceso a la verdad y la austeridad sexual parece haberse desarrollado sobre todo a propósito del amor de los muchachos. Con toda certeza, es necesario

considerar el hecho de que pocas cosas nos quedan de lo que, en los medios pitagóricos de la época, pudo decirse y prescribiese sobre las relaciones entre la pureza y el conocimiento; es necesario considerar igualmente el hecho de que no conocemos los tratados sobre el amor escritos por Antístenes, Diógenes el Cínico, Aristóteles o Teofrasto. Sería pues imprudente hacer generales los caracteres propios de la doctrina socráticoplatónica, suponiendo que ésta resumía por sí sola todas las formas que pudo tomar, en la Grecia clásica, la filosofía del Eros. No por ello deja de ser válido que siguió siendo por largo tiempo un polo de reflexión, como lo muestran textos tales como el diálogo de Plutarco, los Amores del seudo-Luciano o los discursos de Máximo de Tiro.

En todo caso, tal como aparece en el Banquete o en el Fedro, y gracias a las referencias que hace de las demás maneras de discurrir sobre el amor, puede verse qué distancia la separa de la erótica común que se pregunta sobre la buena conducta recíproca del joven y de su pretendiente, y sobre la forma en que puede conciliarse con el honor. También puede verse cómo, al arraigarse muy profundamente en los temas habituales de la ética de los placeres, abre preguntas cuya importancia será muy grande, luego, para la transformación de esta ética en una moral de la renuncia y para la constitución de una hermenéutica del desen

Una gran parte del Banquete y del Fedro está consagrada a la «reproducción» —imitación o copia— de lo que se dice comúnmente en los discursos sobre el amor: tales son los «discursos-testimonios» de Fedro, de Pausanias, de Eriximaco, de Agatón, en el Banquete, o el de Lisias en el Fedro, al igual que el primer contradiscurso irónico que propone Sócrates. Hacen presente el trasfondo de la doctrina platónico, la materia prima que Platón elabora y transforma cuando sustituy e la problemática del «cortejo» y del honor por la de la verdad y de la ascesis. En estos discursos-testimonio un elemento es esencial: a través del elogio del amor, de su poder, de su divinidad regresa sin cesar la cuestión del consentimiento: ¿debe ceder el joven, ante quién, en qué condiciones y con qué garantías? Y aquel que lo ama ¿puede desear legitimamente que ceda con demasiada facilidad? Pregunta característica de una Erótica concebida como arte de la justa entre quien corteja y el que es cortejado.

Esta es la pregunta que aparece bajo la forma de un principio general y ridiculamente tautológico en el primer discurso del Banquete en casa de Agatón: « a las cosas viles (aischrois) corresponde la deshonra  $(aischyn\bar{e})$ ; a las bellas, el deseo de estima»  $^{[2]}$  pero Pausanias lo retorna al instante con mayor seriedad, distinguiendo dos amores, « el que sólo contempla la realización del acto» y el que desea hacer, ante todo, la prueba del alma.  $^{[3]}$  Puede observarse aún que, en el Fedro, los dos discursos iniciales —que serán rechazados, uno en una continuación irónica, el otro en una parodia reparadora— plantean, cada uno a su

modo, la pregunta por « ¿ante quién ceder?», y que contestan a ella diciendo que hay que ceder ante quien no ama o en todo caso que no hay que ceder ante quien sí ama. Y esos discursos iniciales apelan a una temática común: la de los amores fugitivos que se rompen cuando el amado envejece y se ve abandonado: [4] la de las relaciones deshonrosas que colocan al muchacho bajo la dependencia del amante, [5] que lo comprometen ante los ojos de todos y lo apartan de su familia o de relaciones honrosas de las que podría sacar provecho:[6] la de los sentimientos de disgusto y de desprecio que el amante puede concebir por el muchacho por el hecho mismo de las complacencias que éste está dispuesto a acordarle o del odio que el joven puede experimentar por el hombre que enveiece v que le impone sus relaciones sin mutuo acuerdo: [7] la del papel femenino al que se conduce al muchacho y de los efectos de deterioro físico y moral a los que se atrae con este género de relaciones; [8] la de las recompensas, beneficios y servicios con frecuencia pesados que el amante debe imponerse, a los que intenta eludir dejando a su antiguo amigo en la vergüenza y la soledad.[9] Todo ello constituy e la problemática elemental de los placeres y de su uso en el amor de los muchachos. A estas dificultades intentan responder las conveniencias, las prácticas de cortejo y los juegos regulados del amor.

Puede creerse que el discurso de Aristófanes en el Banquete es la excepción: al explicar la partición de los seres primitivos por la cólera de los dioses y su separación en dos mitades (machos y hembras, o ambas del mismo sexo, según que el individuo originario fuera andrógino o por entero masculino o femenino). parece ir más allá de los problemas del arte de corteiar. Plantea la cuestión de lo que es el amor en su principio y puede pasar por ser un abordaje ridículo irónicamente colocado en boca de Aristófanes, viejo adversario de Sócrates-de las propias tesis de Platón. ¡No vemos ahí a los enamorados buscar su mitad perdida.\al igual que las almas de Platón conservan el recuerdo y la nostalgia de lo que fue su patria? No obstante, para limitarnos a los elementos del discurso que conciernen al amor masculino, está claro que también Aristófanes tiende a contestar a la pregunta del consentimiento. Y lo que da la singularidad un poco escandalosa a su discurso y su ironía es que su respuesta es totalmente positiva. Más aún, con su relato mítico atropella al principio tan generalmente admitido de una disimetría de edades, de sentimientos, de comportamiento entre el amante v el amado. Establece entre ellos simetría e igualdad, va que les hace nacer de la partición de un ser único; el mismo placer, el mismo deseo, llevan uno hacia el otro al erasto y al crómeno; por naturaleza, si es una mitad del macho, el muchacho amará a los hombres: encontrará « placer» en « dormir con los varones» y en « estar en sus brazos» (sympeplegmenoi).[10] Y por ello, lejos de mostrar una naturaleza femenina, enseña que no es más que la « tésera» de un

ser enteramente viril. Y Platón se divierte al hacer que Aristófanes regrese el reproche que, en sus comedias, había hecho con tanta frecuencia a los hombres políticos de Atenas: « terminada su formación, los individuos de a esta clase son los únicos en revelarse hombres por sus aspiraciones políticas». [11] En su juventud, se entregaron a los hombres porque buscaban su mitad hombre; por la misma razón, vueltos adultos, buscarán a los jóvenes. « Amar a los muchachos querer a los amantes» (ser paiderastēs y philerastēs), [12] ahi están las dos vertientes del mismo ser. Aristófanes, a la cuestión tradicional del consentimiento, le da pues una respuesta directa, simple, enteramente positiva y que deroga al mismo tiempo el juego de las disimetrías que organizaba las complejas relaciones entre el hombre y el muchacho: toda la cuestión del amor y de la conducta a seguir se reduce entones a encontrar la mitad perdida.

Ahora bien, la Erótica socrático-platónica es profundamente distinta: no sólo por la solución que propone sino también y sobre todo porque tiende a plantear la cuestión en términos totalmente diferentes. Para saber lo que es el verdadera mor, ya no se trata de responder a la pregunta: ¿a quién se debe amar y en qué condiciones puede ser honroso el amor tanto para el amado como para el amante? O, por lo menos, todas las preguntas se encontrarán subordinadas a otra, primera y fundamental: ¿qué es el amor en su ser mismo? [13]

Para tomar la medida de la elaboración platónico y de la distancia que la separa de la erótica común, puede recordarse la forma en que Jenofonte responde a esta misma pregunta; en ella pondera los elementos tradicionales; la oposición entre el amor que no busca más que el placer del amante y aquel que se interesa por el amado mismo: la necesidad de transformar el amor fugitivo en una amistad igualitario, reciproca y duradera. En el Banquete y en los Recuerdos, Jenofonte presenta a un Sócrates que traza una línea divisoria rigurosa entre el amor del alma y el amor del cuerpo. [14] descalifica en sí mismo el amor del cuerpo. [15] hace de el del alma el amor verdadero y busca en la amistad, en la philia, el principio que presta valor a toda relación (synousia).[16] De ahí se sigue que no es suficiente asociar al amor del alma con el del cuerpo: es necesario liberar a todo afecto de sus dimensiones físicas (cuando se ama « al cuerpo y al alma a la vez», el primero es el que vence, y la deshonra de la juventud desluce a la amistad misma):[17] tal como Sócrates nos alecciona, debemos evitar todos los contactos, renunciar a aquellos besos cuya naturaleza traba al alma, incluso hacer de modo que el cuerpo no toque al cuerpo y no sufra « su mordedura» . [18] En cambio, toda relación debe edificarse sobre los elementos constitutivos de la amistad: beneficios y servicios prestados, esfuerzos para el mejoramiento del muchacho amado, afecto recíproco, lazo permanente y establecido de una

vez por todas.[19] ;Es decir que para Jenofonte (o para el Sócrates que pone en escena) no podría haber, entre dos hombres, ningún Eros, sino solamente una relación de philia? Tal es ciertamente el ideal que Jenofonte cree poder reconocer en la Esparta de Licurgo. [20] Los hombres que se apasionan por los cuerpos de los adolescentes serían, según él, declarados « infames», mientras que se elogiaría y alentaría a los adultos « honestos» que no amarían más que el alma de los jóvenes y aspirarían solamente a hacerse de amigos; de modo que en Lacedemonia « los amantes no se sentirían menos reprimidos en su amor por los niños que los padres respecto de sus hijos o los hermanos respecto de sus hermanos». Pero en el Banquete Jenofonte da una imagen menos esquemática de esa división. Esboza un concepto del Eros y de sus placeres que tendría por objeto la propia amistad: de ésta, de lo que puede comportar de vida común, de atención recíproca, de benevolencia de uno por el otro, de sentimientos compartidos, Jenofonte no hace aquello que debe sustituir al amor o tomar su relevo a su debido tiempo; lo mismo piensa en el caso de que los amantes se enamoren: erontes tes philias, dice con una expresión característica que permite conservar el Eros, mantener su fuerza, pero dándole como contenido concreto sólo las conductas de afecto recíproco y duradero que realzan la amistad.[21]

La erótica platónica fue trazada de modo muy diferente, aun cuando el punto de partida de la reflexión se encuentre en la pregunta familiar acerca del lugar que deben ocupar las aphrodisia en la relación amorosa. Justamente, se trata de que Platón no retorna estas interrogantes tradicionales más que para mostrar cómo, en las respuestas que se les dan en época temprana, echamos de menos el problema principal.

Los dos primeros discursos del Fedro —el ingenuo de Lisias y el burlón de Sócrates—sostienen que un muchacho no debería ceder ante aquel que lo ama. Y subray a Sócrates que tales palabras no podrian decir verdad: « No hay verdad en un lenguaje (ouk esti etymos logos) que, admitiendo la presencia de un enamorado, pretenderá que sea a quien no se ama. a quien debe acordar de preferencia sus favores, por motivos tales como que el primero delira y el segundo se conserva sereno.» [22] Los discursos del principio del Banquete, por el contrario, y con la preocupación de encomiar al amor y no ofenderlo, afirman que es bueno ceder si se hace como es debido y a un amante de valía, [23] que en ello no hay nada de impúdico ni de vergonzoso y que, bajo la ley del amor, « la buena voluntad armoniza con la buena voluntad». [24] Estos discursos, con el fin de ser más respetuosos del amor, no son más etymoi que los de Lisias y de su irónico censor en el Fedro.

Frente a éstas, las palabras de Diotima mencionadas en el Banquete y la gran

fábula del Fedro contada por el propio Sócrates aparecen como discursos etymoi: discursos verdaderos y que por su origen emparientan con la verdad que proclaman. ¿En qué lo son? ¿Dónde radica la diferencia con los elogios o las descalificaciones que los preceden? No en que Sócrates o Diotima sean más rigurosos o más austeros que los demás interlocutores; no se oponen a éstos porque fueran demasiado complacientes y concedan a los cuerpos y a los placeres demasiado lugar en un amor que sólo debería dirigirse a las almas. Se les contraponen porque no plantean el problema tal como lo hacen ellos; en relación con el juego de preguntas que eran tradicionales en los debates sobre el amor, hacen cierto número de transformaciones y desplazamientos esenciales.

# 1. Pasaje de la cuestión de la conducta amorosa a la interrogante sobre el ser del amor

En el debate tal como lo formulan los otros discursos, se presuponen el amor y el movimiento tan intenso y tan fuerte que arrebata al amante; el punto esencial de la preocupación es entonces saber —"admitido" [25] este amor— cómo deberán comportarse los dos compañeros: cómo, bajo qué forma, hasta qué punto, con avuda de qué medios de persuasión o dando qué prenda de amistad, el enamorado deberá intentar alcanzar « aquello a lo que aspira» . v cómo, en qué condiciones, después de qué resistencias y pruebas, el amado a su vez deberá ceder. Cuestión de conducta, sobre fondo de amor preexistente. Ahora bien, aquello sobre lo que Diotima y Sócrates se interrogan es el ser mismo de este amor, su naturaleza y su origen, aquello ¿lue constituye su fuerza y aquello que lo lleva con tal obstinación o con tal locura hacia su objeto: «¿Oué es el amor mismo, cuál es su naturaleza y después cuáles son sus obras?» [26] Interrogante ontológica y va no cuestión de deontología. Todos los demás interlocutores orientan sus discursos hacia el elogio o la crítica, hacia la partición entre el buen y el mal amor, hacia la delimitación de lo que conviene hacer y lo que no; en la temática habitual a una búsqueda de conveniencia y a la elaboración de un arte de cortejar, el objeto primero de la reflexión es la conducta o el juego de las conductas recíprocas. Por lo menos provisionalmente. Platón rechaza esta cuestión y, más allá de la división del bien y del mal, plantea la cuestión de saber lo que es amar.[27]

Ahora bien, formular así la cuestión implica en principio un desplazamiento del objeto mismo del discurso. Diotima reprocha a Sócrates —pero de hecho a todos los autores de los elogios precedentes— el haber buscado por el lado del elemento « amado» (ton erōmenon) el principio de lo que se precisaba decir del amor; así pues, se dejaron deslumbrar por el encanto, la belleza, la perfección del muchacho amado, y se atribuyeron sus méritos indebidamente al propio

amor; éste sólo podría manifestar su propia verdad si se le exige a quien es y no a quien ama. Hay pues que volver del elemento amado al que ama (to erôn) e interrogarlo en sí mismo. [28] Eso mismo es lo que hará en el Fedro cuando, para responder a los dos primeros contraelogios, Sócrates realiza el largo rodeo por la teoría de las almas. Pero, como consecuencia de este desplazamiento, el discurso sobre el amor deberá enfrentar el riesgo de no ser ya un « elogio» (en la forma mixta y confusa de la alabanza dirigida al mismo tiempo al amor y al amado); deberá exponer —como en el Banquete— la naturaleza « interirnedia» del amor, el defecto que lo marca (pues y a no posee las cosas bellas que desea), la afinidad de miseria y de astucia, de ignorancia y de saber en que surge a la vida; como en el Fedro, habrá de exponer también de qué manera se mezclan en él el olvido y el recuerdo del espectáculo supraceleste y ese largo camino de sufrimiento que finalmente lo llevará hasta su objeto.

## 2. Pasaie de la cuestión del honor del muchacho a la del amor de la verdad

Decir con Diotima que es mejor volver los ojos del elemento amado para que caiga la mirada sobre el principio amante no quiere decir que y a no se plantee la cuestión del objeto: al contrario, todo el desarrollo que sigue a esta formulación esencial se consagra a la determinación de lo que, en el amor, es amado. Pero desde el momento en que se empieza a hablar del amor en un discurso que quiere decir su ser y no cantar a quien ama, desde ese momento la cuestión del objeto se planteará en términos diferentes.

En el debate tradicional, el punto de partida del cuestionamiento estaba del lado del objeto mismo del amor: siendo dado lo que es y lo que debe ser aquel al que se ama -la belleza no sólo de su cuerpo sino también de su alma, la formación que le es necesaria, el carácter noble, viril, valeroso que debe adquirir, etc.- ¿cuál es la forma de amor honrosa, para él y para el amante, que se le debe sostener? Es el respeto del amado, en lo que es en realidad, el que debe dar su forma propia y su estilo contenido a aquello que puede exigirse de él. En cambio, en la interrogante platónica, la consideración de lo que es el amor mismo es lo que debe llevar a la determinación de lo que en verdad es su objeto. Más allá de las diferentes cosas bellas a las que el enamorado puede ligarse. Diotima muestra a Sócrates que el amor busca producir en el pensamiento y ver « lo bello en sí mismo», según la verdad de su naturaleza, según su pureza sin mezcla v « la unicidad de su forma» . Y en el Fedro, es el propio Sócrates el que muestra cómo el alma, si tiene un recuerdo vivo de lo que ha visto arriba del cielo, si se comporta enérgicamente y si no se deja doblegar en su impulso vital por apetitos impuros, sólo se liga con el objeto amado por lo que trae en sí de reflejo v de imitación de la belleza misma.

En Platón encontramos ciertamente el tema de que es al alma de los

muchachos más que a su cuerpo que debe dirigirse el amor, pero no es ni el primero ni el único en decirlo. Con consecuencias más o menos rigurosas, era un tema que corría a través de los debates tradicionales sobre el amor y al que Jenofonte da -prestándosela a Sócrates- una forma radical. Lo propio de Platón no es esta división, sino la forma en que establece la inferioridad del amor por el cuerpo. En efecto, no la funda en la dignidad del muchacho amado y el respeto que se le debe, sino en aquello que, en el propio amante, determina el ser y la forma de su amor (su deseo de inmortalidad, su aspiración a lo bello en su pureza, la reminiscencia de lo que vio arriba del cielo). Además (y ahí tanto el Banquete como el Fedro son muy explícitos) no traza una línea divisoria neta, definida e infranqueable entre el mal amor del cuerpo y el buen amor del alma: por mucho que hay a perdido valor y por mucho que sea inferior la relación con el cuerpo cuando se la compara con ese movimiento hacia lo bello, por peligroso que pueda ser a veces pues puede desviarlo y detenerlo, sin embargo no se le excluye de golpe ni se le condena para siempre. De un bello cuerpo, hacia los bellos cuerpos, según la célebre fórmula del Banquete, y luego de éstos hacia las almas, más tarde hacia lo que hay de bello en « las ocupaciones», « las reglas de conducta», « los conocimientos», hasta lo que finalmente alcanza la mirada, « la vasta región ocupada va por lo bello». [29] el movimiento es continuo. Y el Fedro, al propio tiempo que ensalza el valor y la perfección de las almas que no ceden, no promete el castigo a aquellas que, llevando una vida ligada al honor más que a la filosofía, se han dejado sorprender y les sucedió que, llevadas por su ardor, « se lanzaron al goce» : sin duda, en el momento en que, llegada la vida terrenal a su término, el alma deie su cuerpo, están desprovistos de alas (a diferencia de lo que sucede para quienes han permanecido « dueños de sí mismos»); no podrán pues ir a lo más alto, pero no serán reducidos al viaje subterráneo; en mutua compañía, los dos amantes harán el viaje a los bajos del cielo, hasta que a su vez, « a causa de su amor», reciban sus alas.[30] No es la exclusión del cuerpo lo que caracteriza esencialmente, para Platón, al verdadero amor, sino que es, a través de las apariencias del objeto, relación con la verdad.

3. Pasaje de la cuestión de la disimetría de los compañeros a la de la convergencia del amor

Según las convenciones admitidas, se sobrentendía que el Eros provenía del amante; en cuanto al amado, no podía ser al mismo título que el erasta sujeto activo del amor. Sin duda se le pedía en reciprocidad un apego, un Anteros. Pero la naturaleza de esta respuesta planteaba un problema: no podía ser exactamente simétrica de aquello que la provocaba; más que al deseo y al placer del amante, era a su benevolencia, a sus beneficios, a su solicitud, a su ejemplo que el

muchacho debía hacer eco, y era necesario esperar el momento en que el arrebato del amor hubiera cesado y en que la edad, al excluir los ardores, hubiera descartado los peligros, para que los dos amigos pudieran estar vinculados entre si por una relación de exacta reciprocidad.

Pero si el Eros es relación con la verdad, los dos amantes no podrán reunirse más que con la condición de que el amado, igualmente, hava sido conducido a la verdad por la fuerza misma del Eros. En la erótica platónico, el amado no podría mantenerse en su posición de objeto por conexión con el amor del otro, esperando tan sólo recoger, a título del intercambio al que tiene derecho (puesto que es amado), los consejos que necesita y los conocimientos a los que aspira. Conviene que se vuelva efectivamente sui eto en esta relación de amor. Tal es la razón por la que se produce, hacia el final del tercer discurso del Fedro, la vuelta que hace pasar del punto de vista del amante al del amado. Sócrates ha descrito el camino, el ardor, los sufrimientos de quien ama y el duro combate que ha tenido que librar para dominar a su tiro. Pero ahora evoca al amado: sus amistades habían hecho creer al joven muchacho, quizá, que no era bueno ceder ante el enamorado; sin embargo, se inclina a aceptar el trato de su amante; la presencia de éste lo pone fuera de sí; a su vez, se siente sublevado por la ola del deseo, alas y plumas impelen a su alma. [31] Con toda seguridad, no sabe todavía cuál es la naturaleza verdadera de aquello a lo que aspira y le faltan palabras para describirlo, pero « echa los brazos» alrededor del amante y « le da de besos». [32] Momento importante: a diferencia de lo que sucede en el arte de corteiar, la «dialéctica del amor» incita aquí en los dos amantes dos movimientos exactamente análogos: el amor es el mismo, va que, para uno v para otro, es el movimiento que los lleva hacia la verdad.

## 4. Pasaje de la virtud del muchacho amado al amor del maestro y a su sabiduría

En el arte de cortejar, es cosa del amante ser pretendiente, y aunque se le pidiera guardar el dominio de sí mismo, sabemos que la fuerza de contención de su amor lo expondrá a verse derrotado a pesar suyo. El punto sólido de la resistencia era el honor del muchacho, su dignidad, la obstinación razonable que podía poner al resistir. Pero desde el momento en que Eros se dirige a la verdad, es aquel que está más avanzado en el camino del amor, aquel que realmente es el más enamorado de la verdad quien podrá guiar mejor al otro y ayudarlo a no envilecerse en todos los placeres bajos. Aquel que es el más sabio en amor será también el maestro de verdad, y su función será enseñar al amado cómo triunfar de sus deseos y volverse « más fuerte que él mismo». En la relación de amor, y como consecuencia de esta relación con la verdad que en adelante la estructura, aparece un nuevo personaje: el del maestro, que viene a ocupar el lugar del enamorado, pero que por el dominio completo que ejerce sobre sí mismo

invierte el sentido del juego, revuelve los papeles, plantea el principio de una renuncia a las *aphrodisia* y se convierte, para todos los jóvenes ávidos de verdad, en obieto de amor.

Tal es el sentido que sin duda conviene dar en las últimas páginas del Banquete a la descripción de las relaciones que Sócrates mantiene no solamente con Alcibiades, sino también con Cármides, hijo de Glaucón, con Eutidemo, hijo de Diocles, y con muchos más aún. [33] La distribución de los papeles se ha invertido por entero: son los jóvenes —ésos que son bellos y a quienes tantos pretendientes persiguen- los que se han enamorado de Sócrates: siguen sus huellas, buscan seducirlo, querrían que les acordara sus favores, es decir que les comunicara el tesoro de su sabiduría. Están en la posición de erastas y él, el anciano de cuerpo poco agraciado, en la posición de erómeno. Pero lo que no saben, y lo que Alcibiades descubre en el transcurso de la famosa « prueba», es que Sócrates no es amado por ellos más que en la medida misma en que es capaz de resistir a su seducción: lo que no quiere decir que no sienta por ellos amor ni deseo, sino que se ve llevado por la fuerza del verdadero amor v que sabe verdaderamente amar a lo verdadero que hav que amar. Diotima lo había dicho antes: entre todos, él es el sabio en materia de amor. La sabiduría del maestro, en adelante (v va no el honor del muchacho), marca a la vez el objeto del verdadero amor y el principio que impide « ceder» .

El Sócrates que aparece en ese pasaje está revestido de poderes propios del personaje tradicional del theios anêr. resistencia fisica, aptitud a la insensibilidad, capacidad de ausentarse de su cuerpo y concentrar en sí mismo toda la energía de su alma. [34] Pero es preciso comprender que estos poderes tienen efecto aquí en el juego muy particular del Eros; aseguran el dominio que Sócrates es capaz de ejercer sobre sí mismo, y así lo colocan a la vez como el más alto objeto de amor al que pueden dirigirse los jóvenes y también como el único que puede llevar el amor que le profesan hasta la verdad. En el juego amoroso en el que se enfrentan dominios diferentes (el del amante que busca apoderarse del amado, el del amado que busca escapar de él y, gracias a esta resistencia, reducir el amante a esclavo), Sócrates introduce otro tipo de dominio: el que ejerce el maestro de verdad y para el cual está calificado por la soberanía que ejerce sobre sí

La erótica platónica puede aparecer así bajo tres aspectos. Por un lado, es una forma de dar respuesta a una dificultad inherente, en la cultura griega, a las relaciones entre hombres y muchachos: a saber, la cuestión de la posición que debe darse a estos últimos como objetos de placer; bajo este ángulo, la respuesta de Platón parece solamente más compleja y más elaborada que las que podrían proponerse en los diversos « debates» sobre el amor, o, bajo el nombre de Sócrates, en los textos de Jenofonte. En efecto, Platón resuelve la dificultad del

objeto del placer remitiendo la cuestión del individuo amado a la naturaleza del amor mismo; estructurando la relación de amor como una relación con la verdad; desdoblando esta relación y colocándola tanto en quien es amado como en quien está enamorado, e invirtiendo el papel del joven amado para convertirlo en un enamorado del maestro de verdad. En tal medida, podemos decir que satisfacía el desafío lanzado por la fábula de Aristófanes: le dio a ésta un contenido verdadero; mostró cómo ciertamente era el propio amor el que, en un mismo movimiento, podía rendir tanto a paiderastēs como a philerastēs. Las disimetrías, los desfases, las resistencias y las huidas que organizan en la práctica del amor honorable las relaciones siempre dificiles entre el erasta y el erómeno —el sujeto activo y el objeto perseguido— ya no tienen razón de ser, o más bien pueden desarrollarse según otro movimiento muy distinto, al tomar una forma muy distinta y al imponer un juego bien diferente: el de una guía en que el maestro de verdad enseña al muchacho lo que es la sabiduría.

Pero, por eso mismo, vemos que la erótica platónico —y tal es su otro perfil — introduce como cuestión fundamental en la relación de amor la cuestión de verdad, y ello bajo una forma muy distinta que la del logos al que es preciso someter sus apetitos en el uso de los placeres. La tarea del enamorado (que le permitirá en efecto alcanzar aquello que es su meta) es la de reconocer que es verdaderamente el amor lo que lo embarga. Y ahí, la respuesta al desafío de Aristófanes transforma la respuesta que éste daba: no es la otra mitad de sí mismo lo que el individuo busca en el otro; es la verdad con la que su alma tiene parentesco. Por consiguiente, el trabajo ético que necesitará hacer será descubrir y considerar, sin descansar jamás, esa relación con la verdad que era el apoyo oculto de su amor. Y entonces vemos cómo la reflexión platónica tiende a apartarse de una problematización común que gravitaba alrededor del objeto y de la posición que darle a éste, para abrir un cuestionamiento sobre el amor que gravitará alrededor del sujeto y de la verdad de que es capaz.

Finalmente, la erótica socrática, tal como Platón la enseña, plantea muchas cuestiones que eran comunes en las discusiones sobre el amor. Pero no aspira a definir la conducta conveniente por la que se equilibrarían la resistencia suficientemente larga del amado y el beneficio suficientemente preciado del amante; intenta determinar por qué movimiento propio, por qué esfuerzo y qué trabajo sobre sí mismo el Eros del amante podrá despejar y establecer para siempre su relación con el ser verdadero. En lugar de querer trazar de una vez por todas la línea que permite dividir lo honorable y lo deshonroso, busca describir el camino —con sus dificultades, sus peripecias, sus caídas— que conduce al punto en que reconoce su ser propio. El Banquete y el Fedro indican el paso de una erótica modelada según la práctica de «corte» y la libertad del otro a una erótica que gira alrededor de una ascesis del sujeto y del acceso común a la verdad. Por ese mismo hecho, la interrogante se encuentra

dinámica, del que convenía, por el dominio de sí, asegurar la justa práctica y la distribución legítima: en la reflexión platónica sobre el amor, la interrogante concierne al deseo que hay que conducir a su verdadero objeto (que es la verdad) mientras él mismo le reconoce por lo que es en su ser verdadero. La vida de templanza, de sóphrosvnē, tal como se la describe en las Leves, es una existencia «benigna ante todos los ojos, con dolores tranquilos, placeres tranquilos, deseos dulces (éremaiai hēdonai, malakai epithymiai) v amores sin furor (erôtes ouk emmaneis):[35] ahí estamos en el orden de una economía de los placeres asegurada por la dominación que uno ejerce de sí sobre sí. Al alma de la que el Fedro describe los periplos y los ardores amorosos, si quiere obtener su recompensa y reencontrar su patria de más allá del cielo, se le permite igualmente llevar « un régimen ordenado» (telagmenē digitē) que está asegurado porque es « dueña de sí misma» y porque « se preocupa por la moderación». porque reduce a «la esclavitud a lo que hace nacer el vicio» y da por el contrario « la libertad a quien produce la virtud». [36] Pero el combate que habrá sostenido contra la violencia de sus apetitos, no habrá podido sostenerlo más que en una doble relación con la verdad: relación con su propio deseo cuestionado en su ser y relación con el obieto de su deseo reconocido como ser verdadero.

desplazada: en la reflexión sobre la chrēsis aphrodision, se refería al placer y a su

Vemos así marcarse uno de los puntos donde se formará la interrogante del hombre de deseo, lo cual no quiere decir que la erótica platónica remita de una vez y para siempre a una ética de los placeres y de su uso. Por el contrario, veremos cómo ésta continuó desarrollándose y transformándose. Pero la tradición de pensamiento que deriva de Platón desempeñará un papel importante cuando, mucho más tarde, la problematización del comportamiento sexual será reelaborada a partir del alma de concupiscencia y del desciframiento de sus arcanos

Esta reflexión filosófica acerca de los muchachos implica una paradoja histórica. Los griegos acordaron a este amor masculino, y con mayor precisión a este amor por los jóvenes y los adolescentes, que a continuación habría de ser condenado por mucho tiempo y con severidad, una legitimidad en la que deseamos reconocer la prueba de la libertad que se dieron en este dominio. Y, sin embargo, mucho más que acerca de la salud (por la que también se preocupaban), mucho más que acerca de la mujer y del matrimonio (por cuyo buen orden velaban, no obstante), fue a este respecto que formularon la exigencia de las austeridades más rigurosas. Ciertamente, salvo alguna excepción, no lo condenaron ni prohibieron, y, sin embargo, es en la reflexión sobre el amor de los muchachos donde vemos formularse el principio de una «abstención indefinida», el ideal de una renuncia de la que Sócrates, por su

resistencia sin falta a la tentación, da el modelo, y el tema de que esta renuncia detenta por si misma un alto valor espiritual. De una manera que puede sorprender a primera viste, vemos formarse, en la cultura griega y acerca del amor de los muchachos, algunos de los elementos principales de una ética sexual que lo rechazará en nombre precisamente de ese principio: la exigencia de una simetría y de una reciprocidad en la relación amorosa, la necesidad de un combate difícil y de largo aliento consigo mismo, la purificación progresiva de un amor que no se dirige más que al ser mismo como sujeto de deseo.

Fallaríamos en lo esencial si imagináramos que el amor de los muchachos suscitó su propia interdicción, o que una ambigüedad propia de la filosofia sólo aceptó su realidad exigiendo superarlo. Es preciso tener en mente que este « ascetismo» no era una forma de descalificar el amor de los muchachos; por el contrario, era una manera de estilizarlo y, al darle forma y figura, de valorizarlo. No por ello deja de haber una exigencia de abstención total y un privilegio concedido a la cuestión del deseo que introdujeron elementos a los que no era fácil dar lugar en una moral organizada en torno a la investigación del uso de los placeres.

#### CONCLUSIÓN

Así, pues, en el campo de las prácticas reconocidas (la del régimen, la de la gestión doméstica, la de la « corte» que se hace a los jóvenes) y a partir de las reflexiones que tendían a elaborarlas, los griegos se interrogaron sobre el comportamiento sexual como postura moral y buscaron definir la forma de moderación que se necesitaba para ello.

Esto no quiere decir que los griegos en general no se interesaran por los placeres sexuales más que a partir de estos tres puntos de vista. En la literatura encontrariamos que pudieron dejarnos muchos testimonios que dan fe de la existencia de otros temas y de otras preocupaciones. Pero si nos limitamos, como he querido hacer aquí, a los discursos prescriptivos mediante los cuales intentaron reflexionar y reglamentar su conducta sexual, estos tres focos de problematización surgen como los más importantes con mucho. Alrededor de ellos, los griegos desarrollaron artes de vivir, de comportarse Y de « usar los placeres» según principios exigentes y austeros.

Al primer golpe de vista, podemos tener la impresión de que estas diferentes formas de reflexión se acercaron mucho a las formas de austeridad que encontraremos más tarde en las sociedades occidentales cristianas. En todo caso, podemos sentirnos tentados a corregir la oposición aún bastante admitida comúnmente entre un pensamiento pagano « tolerante» hacia la práctica de la « libertad sexual» y las morales tristes y restrictivas que lo siguieron. En efecto, es preciso ver que el principio de una templanza sexual rigurosa y cuidadosamente practicada es un precepto que no data del cristianismo, desde luego, ni de la Antigüedad tardía, ni siquiera de los movimientos rigoristas que tuvieron vida, con los estoicos por ejemplo, en la época helenística y romana. Desde el siglo IV encontramos muy claramente formulada la idea de que la actividad sexual es en sí misma bastante peligrosa y costosa, ligada con bastante fuerza a la pérdida de la sustancia vital, para que una economía meticulosa deba limitarla por lo mismo que no es necesaria; encontramos también el modelo de una relación matrimonial que exigia por parte de los dos cónyuges una igual

abstención de todo placer « extracony ugab ; finalmente, encontramos el tema de una renuncia del hombre a toda relación fisica con un adolescente. Principio general de templanza, recelo de que el placer sexual pudiera ser un mal, esquema de una estricta fidelidad monogámica, ideal de castidad rigurosa: no es según este modelo, evidentemente, que vivían los griegos, pero el pensamiento filosófico, moral y médico que se formó entre ellos ¿no formuló algunos de los principios fundamentales que morales posteriores —y singularmente aquellas que pudimos encontrar en las sociedades cristianas— sólo tuvieron que retomar aparentemente? Sin embargo, no podemos quedarnos aquí; las prescripciones pueden ser parecidas en lo formal: después de todo, esto no prueba más que la pobreza y la monotonia de las interdicciones. La forma en que la actividad sexual estaba constituida, reconocida y organizada como postura moral no es idéntica por el simple hecho de que lo permitido o prohibido, lo recomendado o desaconsejado sea idéntico.

Ya lo vimos: el comportamiento sexual está constituido como dominio de práctica moral, en el pensamiento griego, bajo la forma de aphrodisia, de actos de placer que surgen de un campo agonístico de fuerzas difíciles de dominar; para tomar la forma de una conducta racional y moralmente aceptable, apelan a una puesta en juego de una estrategia de la mesura y del momento, de la cantidad v de la oportunidad, v esto tiende, buscando su punto de perfección v su término, a un exacto dominio de sí en el que el sujeto es « más fuerte» que sí mismo hasta en el ejercicio del poder que ejerce sobre los demás. Ahora bien, la exigencia de austeridad implicada con la constitución de este sujeto dueño de sí no se presenta bajo la forma de una ley universal a la que todos y cada uno deberíamos someternos, sino más bien como un principio de estilización de la conducta para quienes quieren dar a su existencia la forma más bella y cumplida posible. Si queremos fijar un origen a estos pocos grandes temas que dieron forma a nuestra moral sexual (la pertenencia del placer al dominio peligroso del mal, la obligación de la fidelidad monogámica, la exclusión de compañeros del mismo sexo), no sólo no hay que atribuirlos a esta ficción a la que llamamos la moral « judeo-cristiana», sino sobre todo no hay que buscar ahí la función intemporal de la interdicción o la forma permanente de la lev. La austeridad sexual precozmente recomendada por la filosofía griega no se arraiga en la intemporalidad de una lev que tomaría alternativamente las diversas formas históricas de la represión: surge de una historia que es, para comprender las transformaciones de la experiencia moral, más decisiva que la de los códigos: una historia de la « ética» entendida como elaboración de una forma de relación consigo mismo que permite al individuo constituirse como sujeto de una conducta moral

Por otra parte, cada una de las tres grandes artes de comportarse, de las tres grandes técnicas de sí desarrolladas en el pensamiento griego —la Dietética, la

Económica y la Erótica—, propuso, si no una moral sexual particular, por lo menos una modulación singular de la conducta sexual. En esta elaboración de las exigencias de la austeridad, no sólo los griegos no intentaron definir un código de conductas obligatorias para todos, sino que tampoco buscaron organizar el comportamiento sexual como un dominio que muestra en todos sus aspectos uno solo y el mismo conjunto de principios.

Del lado de la Dietética encontramos una forma de templanza definida por el uso medido y oportuno de las aphrodisia; el ejercicio de esta templanza exigía una atención centrada sobre todo en la cuestión del «momento» y en la correlación entre los estados variables del cuerpo y las propiedades cambiantes de las estaciones, y en el corazón de esta preocupación se manifiestan el miedo a la violencia, el temor al agotamiento y la doble inquietud de la supervivencia del individuo v del mantenimiento de la especie. Del lado de la Económica encontramos una forma de templanza va no definida por la fidelidad recíproca de los cónyuges, sino por un determinado privilegio por el que el marido conserva a la esposa legítima sobre la que ejerce su poder; la postura temporal no es aquí el planteamiento del momento oportuno, sino el mantenimiento a lo largo de la existencia de cierta estructura jerárquica propia de la organización de la familia: para asegurar esta permanencia, el hombre debe temer todo exceso y practicar el dominio de sí en el dominio que ejerce sobre los demás. Finalmente. la templanza exigida por la Erótica es todavía de un tipo distinto: incluso si no impone la abstención pura v simple, pudimos observar que tiende a ello Y que trae consigo el ideal de una renuncia a toda relación física con los muchachos. Esta Erótica está ligada a una percepción del tiempo muy distinta de la que encontramos a propósito del cuerpo o a propósito del matrimonio: es la experiencia de un tiempo fugitivo que conduce fatalmente a un término cercano. En cuanto a la inquietud que la anima, es la del respeto que se debe a la virilidad del adolescente y a su posición futura de hombre libre: ya no se trata simplemente de que el hombre sea dueño de su placer; se trata de saber cómo puede darse lugar a la libertad del otro en el dominio que uno ejerce sobre sí mismo y en el amor verdadero que se le entrega. Y, a fin de cuentas, en esta reflexión acerca del amor de los muchachos, la erótica platónica planteó la cuestión de las relaciones complejas entre el amor, la renuncia a los placeres y el acceso a la verdad

no heredaron la creencia de que un poder divino había revelado a la humanidad un código de leyes que regulan el comportamiento sexual y no lo sustentaron ellos mismos. Tampoco tenían institución alguna que tuviera el Poder de hacer respetar prohibiciones sexuales. Enfrentados a culturas más antiguas, más ricas y más elaboradas que las suyas, los griegos se sintieron libres de elegir, de adaptar, de desarrollar y sobre todo de innovar.» [1] La reflexión sobre el

Podemos recordar aquí lo que K. J. Dover escribió hace Poco: « Los griegos

comportamiento sexual como dominio moral no fue entre ellos una forma de interiorizar, de justificar o de fundamentar en principio interdicciones generales impuestas a todos; tal fue más bien una forma de elaborar, por la más pequeña parte de la población constituida por los adultos varones y libres, una estética de la existencia, el arte reflexionado de una libertad percibido como juego de poder. La ética sexual que está por una parte en el origen de la nuestra descansaba en un sistema demasiado duro de desigualdades y de restricciones (en particular respecto de las mujeres y los esclavos), pero fue problematizada en el pensamiento como la relación, para un hombre libre, entre el ejercicio de su libertad, las formas de su poder y su acceso a la verdad.

Al tomar un punto de vista libre, y muy esquemático, de la historia de esta ética y de sus transformaciones a lo largo de una extensa cronología, podemos observar desde el principio un desplazamiento del acento. En el pensamiento griego clásico, está claro que es la relación con los muchachos la que constituy e el punto más delicado y el foco más activo de reflexión y de elaboración; ahí es donde la problematización apela a las formas de austeridad más sutiles. Ahora bien, en el curso de una evolución muy lenta, podremos ver cómo se desplaza ese foco: los problemas irán centrándose poco a poco alrededor de la mujer, lo que no quiere decir ni que el amor de los muchachos va no será practicado ni que cesará de expresarse ni que va no se interrogará más sobre él. Pero es la mujer y la relación con la mujer las que señalarán los tiempos duros de la reflexión moral sobre los placeres sexuales: sea bajo la forma del tema de la virginidad, de la importancia que toma la conducta matrimonial o el valor acordado a las relaciones de simetría y de reciprocidad entre los dos cónyuges. Podemos por lo demás ver un nuevo desplazamiento del foco de problematización (esta vez de la muier hacia el cuerpo) en el interés que se manifestó a partir de los siglos XVII v XVIII por la sexualidad del niño, v de una manera general por las relaciones entre el comportamiento sexual, la normalidad v la salud.

Pero al mismo tiempo que estos desplazamientos, se producirá cierta unificación entre los elementos que podríamos encontrar repartidos en las diferentes « artes» de usar los placeres. Hubo la unificación doctrinal —de la que san Agustín fue uno de los hacedores— que permitió pensar en el mismo conjunto teórico el juego de la muerte y de la inmortalidad, la institución del matrimonio y las condiciones del acceso a la verdad. Pero hubo también una unificación a la que podríamos llamar « práctica», la que recentró las distintas artes de la existencia alrededor del desciframiento de si, de los procedimientos de purificación y de los combates contra la concupiscencia. De golpe, lo que se encontró colocado en el corazón de la problematización de la conducta sexual ya no fue el placer con la estética de su uso, sino el deseo y su hermenéutica purificadora.

Este cambio será el efecto de toda una serie de transformaciones. En sus principios, antes incluso del desarrollo del cristianismo, tenemos el testimonio de setas transformaciones en la reflexión de los moralistas, de los filósofos y de los médicos en los dos primeros siglos de nuestra era.

# ÍNDICE DE TEXTOS CITADOS[1]

## AGUSTÍN DE HIPONA

Confesiones, texto establecido por M. Skutella y traducido por E. Trehorel y G. Bouisson, en Œuvres, t. XIII. París. 1962

## ANTIFÓN

Discurso, texto establecido y traducido por L. Gernet, París, Collection des Universités de France (CUF).

#### APULEYO

Las metamorfosis, traducción de P. Grimal, París, Gallimard, 1963.

## ARETEO DE CAPADOCIA

Tratado de los signos, las causas y la cura de las enfermedades agudas y crónicas, traducción de L. Renaud, París, 1834; texto en el Corpus Medicorum Graecorum, II, Berlín, 1958.

#### ARISTÓFANES

Acarnianos, texto establecido por V. Coulon y traducido por H. Van Daele (CUF).

 ${\it Las\ asamble istas}, \ {\it texto\ estable cido\ por\ V}.\ {\it Coulon\ y\ traducido\ por\ H}.\ {\it Van\ Daele\ (CUF)}.$ 

Los caballeros, texto establecido por V. Coulon y traducido por H. Van Daele (CUF).

Tesmoforias, texto establecido por V. Coulon y traducido por H. Van Daele (CUF). ARISTÓTELES

Del alma, texto establecido por A. Jannone, traducido y anotado por E. Barbotin (CUF).

Ética eudemiana, texto y traducción de H. Rackham (Loeb Classical Library).

Ética nicomaquea, texto y traducción de H. Rackham (Loeb Classical Library); traducción francesa de R.-A. Gauthier y J.-Y. Jolif. Lovaina-París. 1970.

La generación de los animales, texto y traducción de P. Louis

## (CUF).

De la generación y la corrupción, texto y traducción de Ch. Mugler (CUF).

Historia de los animales, texto y traducción de P. Louis (CUF).

Las partes de los animales, texto y traducción de P. Louis (CUF).

Política, texto y traducción de H. Rackham (Loeb Classical Library).

La retórica, texto y traducción de J. Voilquin y J. Capelle, París, 1944.

SEUDO-ARISTÓTELES

Económica, texto y traducción de A. Wartelle (CUF).

Problemas. texto y traducción de W. S. Hett (Loeb Classical Library).

Sobre la esterilidad, texto y traducción de P. Louis, en el t. III de la Historia de los animales (CUF).

AUBENQUE, P.

La prudence chez Aristote; París, PUF, 1963.

AULO GELIO

Las noches áticas, texto y traducción de R. Macache (CUF).

BOSWELL, J.

Christianity, social tolerance, and homosexuality, Chicago, 1980.

BRISSON, L.

Artículo « Éros» del Dictionnaire des mythologies, París, Flammarion, 1981.

BUFFIÈRE, F.

Éros adolescent. La pédérastie dans la Grèce antique, París, Les Belles Lettres,

CLEMENTE DE ALEJANDRÍA

El pedagogo, texto y traducción de M. Harl, París, Éd. du Cerf, 1960.

DAUVERGNE,H.

Les forçats, París, 1841.

DEMÓSTENES

Contra Neera, texto y traducción de L. Gernet (CUF).

Eroticos, texto establecido y traducido por R. Clavaud (CUF).

DIOCLES

Del régimen, en Oribasio, Colección médica, t. III, texto establecido y traducido por U. Bussemaker y Ch. Daremberg. París. 1858.

DIÓGENES LAERCIO

Vida de los filósofos, texto y traducción de R.D. Hicks (Loeb Classical Library);

traducción francesa de R. Genaille, París, GarnierFlammarion, 1965.

DIÓN DE PRUSA

Discursos, texto y traducción de J. W. Cohoon (Loeb Classical Library).

DOVER, K.J.

« Classical Greek actitudes to sexual behaviour». Arethusa, 6, 1973.

Greekpopularmorality in the time of Plato and Aristotle, Oxford, 1974.

Greek homosexuality. Londres. 1978: traducción francesa de S. Saïd:

Homosexualité grecque, Grenoble, 1982.

DUBY, C.

Le chevalier, la femme et le prêtre, Paris, Hachette, 1981.

**EPICTETO** 

Pláticas, texto y traducción de J. Souilhé (CUF).

ESOUINES

Contra Timarco, texto y traducción de V. Martin y G. de Budé (CUF).

FURIPIDES

lón, texto y traducción de L. Parmentier y H. Grégoire (CUF).

Medea, texto y traducción de L. Méridier (CUF).

FILÓSTRATO

Vida de Apolonio de Tiana, traducción de P. Grimal, París, Gallimard, 1963.

FLANDRIN, J.-L.

Un temps pour embrasser, París, Éd. du Seuil, 1983.

FRAISSE, J.-C.

Philia, la notion d'amitié dans la philosophie antique, París, Vrin. 1974.

FRANCISCO DE SALES

Introduction àla vie devote, texto establecido y presentado por Ch. Florisoone (CUF).

HADOT. P.

Exercices spirituels et philosophie antique, París, «Études Agustiniennes», 1981.

HiPÓCRATES

La antigua medicina, texto y traducción de A.-J. Festugière, París, 1948; Nueva York 1979.

Aforismos, texto y traducción de W.H.S. Jones (Loeb Classical Libry).

Epidemias, texto y traducción de W.H.S. Jones (Loeb Classical Library).

De la generación, texto v traducción de R. Joly (CUF).

Enfermedades 11, texto y traducción de J. Jouanna (CUF).

De la naturaleza del hombre. texto y traducción de W.H.S. Jones (Loeb Classical Library).

Del régimen, texto y traducción de R. Joly (CUF).

Del régimen salubre, texto y traducción de W.H.S. Jones (Loeb Classical Library).

Juramento, texto y traducción de W.H.S. Jones (Loeb Classical Library).

ISÓCRATES

A Nicocles, texto y traducción de G. Mathicu y E. Brémond (CUF).

Nicocles, texto y traducción de G. Mathicu y E. Brémond (CUF).

IENOFONTE

Agesilao, texto y traducción de E. C. Marchant (Loeb Classical Library);

traducción francesa de P. Chambry, París, Garnier-Flammarion, 1967.

Anábais, texto y traducción de C.L. Brownson y O.J. Todd (Loeb Classical Library); traducción francesa de P. Chambry, París, 1967.

Banquete, texto y traducción de C.L. Brownsonn y O.J. Todd (Loeb Classical Library), traducción francesa de P. Chambry, París, 1967

Ciropedia, texto y traducción de M. Bizos y E. Delebecque (CUF). Económica, texto y traducción de P. Chantraine (CUF).

Hierón, texto y traducción de E.C. Marchant y G.W. Bowersock (Loeb Classical Library): traducción francesa de P. Chambry, París, 1967.

Recuerdos de Sócrates, texto y traducción de E.C. Marchant (Loeb Classical Library): traducción francesa de P. Chambry, París, 1967.

La república de los lacedemonios, traducción francesa de P. Chambry, París, 1967.

JOLY, H.

Le renversement platonicien, logos, epistēmē, polis, París, Vrin, 1974.

LACEY, W.K.

The family in elassical Greece, Ithaca, 1968.

LESKI, E.

« Die Zeugungslehre der Antike», Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften und Literatur, XIX, Maguncia, 1950.

LISIAS

Sobre la muerte de Eratóstenes, texto y traducción de L. Gernet y M. Bizos (CUF).

SEUDO-LUCIANO

Los amores, texto y traducción de M.D. MacLeod (Loeb Classical Library).

MANULI, P.

"Fisiología e patologia del feminile negli scritti hippocratici", Hippocratica, París, 1980.

NORTH. H.

Sophrosyne. Self-knowledge and self-restraint in Greek literatura, "Cornell Studies in Classical Philology". XXXV. Ithaca. 1966.

PARLO DE EGINA

Cirugía, traducción de R. Briau, París, 1855.

PLATÓN

Alcibiades, texto v traducción de M. Croiset (CUF).

Banquete, texto y traducción de L. Robin (CUF).

Cármide, texto y traducción de A. Croiset (CUF).

Eutidemo, texto y traducción de L. Méridier (CUF).

Gorgias. texto y traducción de A. Croiset (CUF).

Cartas, texto y traducción de J. Souilhé (CUF).

Leves, texto y traducción de É. des Places y A. Diés (CUF).

Fedro, texto y traducción de L. Robin (CUF).

Filebo, texto y traducción de A. Diés (CUF).

Político, texto y traducción de A. Diés (CUF).

Protágoras, texto y traducción de A. Croiset (CUF).

La república, texto y traducción de E. Chambry (CUF).

Timeo, texto y traducción de A. Rivaud (CUF).

SEUDO-PLATÓN

Los rivales, texto y traducción de J. Souilhé (CUF).

PLINIO EL VIEJO

Historia natural, texto y traducción de J. Beaujeu (CUF).

PLUTARCO

Conversaciones de sobremesa, texto y traducción de F. Fuhrmann (CUF).

Vida de Catón el Joven, texto y traducción de R. Flacelière y E. Chambry (CUF).

Vida de Solón, texto y traducción de E. Chambry, R. Flacelière y M. Juneaux (CUF).

POLIBIO

Historias, texto y traducción de R. Weil y C. Nicolet (CUF).

POMEROY, S.

Goddesses, Whores, wives and slaves. Women in classical Antiquity, Nueva York, 1975

PORFIRIO

Vida de Pitágoras, texto y traducción de É. des Places (CUF).

ROMILLY, J. DE

L'idée de loi dans la pensée grecque des origines à Aristote, París, Les Belles Lettres, 1971.

RUFO DE ÉFESO

Euvres, texto y traducción de Ch. Daremberg y Ch.-E. Ruelle, París, 1878.

SÉNECA EL VIEJO

Controversias y suas orios, traducción de H. Bornecque, París, Garnier, 1932.

SMITH, W.D.

"The development of classical dietetic theory", Hippocratica, París, 1980.

VAN GULIK, R.

La vie sexuelle dans la Chine ancienne, traducción francesa de L. Évrard, París, Gallimard. 1971.

VERNANT, J.-P.

Mythe et pensée chez les Grecs, París, Maspero, 1966.



MICHEL FOUCAULT. (Poitiers, Francia, 1926-París, 1984). Filósofo francés. Estudió filosofía en la École Normale Supérieure de París y, ejerció la docencia en las universidades de Clermont-Ferrand y Vincennes, tras lo cual entró en el Collège de France (1970).

Influido por Nietzsche, Heidegger y Freud, en su ensayo titulado Las palabras y las cosas (1966) desarrolló una importante crítica al concepto de progreso de la cultura, al considerar que el discurso de cada época se articula alrededor de un « paradigma» determinado, y que por tanto resulta incomparable con el discurso de las demás. Del mismo modo, no podría apelarse a un sujeto de conocimiento (el hombre) que fuese esencialmente el mismo para toda la historia, pues la estructura que le permite concebir el mundo y a si mismo en cada momento, y que se puede identificar, en gran medida, con el lenguaje, afecta a esta misma « esencia» o convierte este concepto en inapropiado.

En una segunda etapa, Foucault dirigió su interés hacia la cuestión del poder, y en Figilar y castigar (1975) realizó un análisis de la transición de la tortura al encarcelamiento como modelos punitivos, para concluir que el nuevo modelo obedece a un sistema social que ejerce una mayor presión sobre el individuo y su capacidad para expresar su propia diferencia.

De ahí que, en el último volumen de su *Historia de la sexualidad*, titulado *La preocupación de sí mismo* (1984), defendiese una ética individual que permitiera a cada persona desarrollar, en la medida de lo posible, sus propios códigos de

conducta. Otros ensayos de Foucault son *Locura y civilización* (1960), *La arqueología del saber* (1969) y los dos primeros volúmenes de la *Historia de la sexualidad: Introducción* (1976) y *El uso del placer* (1984).



[1] No soy helenista ni latinista. Pero me pareció que, aplicándose al trabajo, poniendo paciencia, modestia y atención, era posible adquirir ante los textos de la Antigüedad griega y romana una familiaridad suficiente: me refiero a una familiaridad que permitiera, según una práctica sin duda constitutiva de la filosofía occidental, a la vez interrogar la diferencia que nos mantiene a distancia de un pensamiento en el que reconocemos el origen del nuestro y la proximidad que permanece a pesar de ese alejamiento que nosotros profundizamos sin cesar.

[2] Sería inexacto creer que, después de Burckhardt, el estudio de estas artes y de esta estética de la existencia ha sido completamente descuidado. Piénsese en el estudio de Benjamin sobre Baudelaire. También puede encontrarse un análisis interesante en el reciente libro de S. Greenblatt, Renaissance self-fashioning, 1980. <<

[3] Areteo, Tratado de los signos, las causas y la cura de las enfermedades agudas y crónicas, II, 5. El traductor francés, L. Renaud (1834), comenta así este pasaje (p. 163): « La gonorrea a que se hace referencia aquí difiere esencialmente de la enfermedad que lleva este nombre hoy, y a la que llamamos con mayor razón blenorragia... La gonorrea simple o verdadera, de la que aquí habla Areteo, se caracteriza por un derrame involuntario y extracoito del humor espermático, mezclado con humor prostático. Esta enfermedad vergonzosa es excitada con frecuencia por la masturbación y es su resultado». La traducción modifica algo el sentido del texto griego que podemos encontrar en el Corpus medicorum graecorum. «

[4] Francisco de Sales, Introducción a la vida devota, III, 39. <<

[5] Plinio el Viejo, Historia natural, VIII, 5. <<

[6] Plutarco, Vida de Catón, VII. <<

[7] Isócrates, Nicocles, 36. <<

[8] Aristóteles, Política, VII, 16, 1335b. <<

[9] H. Dauvergne, Les forçats, 1841, p. 289. <<

[10] Apuley o, Metamorfosis, VIII, 26 ss. <<

[11] Dión de Prusa, *Discursos*, IV, 101-115. <<

[12] Epicteto, Pláticas, III, 1. <<

[13] Séneca el Viejo, Controversias, I. Prefacio, 8. <<

[14] Platón, Fedro, 239c-d. <<

[15] Aristófanes, Tesmoforias, V. 130 ss. <<

[16] Filóstrato, Vida de Apolonio de Tiana, I, 13. <<

[17] Jenofonte, Agesilao, 6. <<

[18] Platón, Banquete, 217a-219e. <<

[19] Puede pensarse que el desarrollo de una moral de las relaciones conyugales, y más precisamente de las reflexiones sobre el comportamiento sexual de marido y mujer en la relación conyugal (que adquirieron tanta importancia en la pastoral cristiana), es una consecuencia de la instauración, por lo demás lenta, tardía y difícil, del modelo cristiano de matrimonio en el transcurso de la Alta Edad Media (cfr. G. Duby, El caballero, la mujer y el cura, Madrid, 1999). <<

[1] E. Leski, « Die Zeugungslehre der Antike» , Abhandhungen der Akademie der Wissenschaften und Literatur, XIX, Maguncia, 1950, p. 1248.

[2] Cf. K. J. Dover, « Classical Greck actitudes to sexual behaviour», Arethusa, 6, núm. 1, 1973, p. 59; Greek popular morality, 1974, p. 205, y Homosexualité grecque, pp. 83-84.

[3] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, I, 3, 13. <<

 $[4]\ K.$  J. Dover observa una acentuación de esta reserva en el transcurso de la época clásica: Greek popular morality, pp. 206-207. <<

[5] Cf. K. J. Dover, Homosexualité grecque, pp. 17 ss. <<

[6] San Agustín, Confesiones, IV, caps. 8, 9 y 10. <<

[7] Aristóteles, Ética nicomaquea, III, 10, 11 18a-b. <<

[8] Aristóteles, Ética eudemiana, III, 2, 8-9, 1230b. <<

[9] Ética nicomaquea, loc. cit. Véase también seudo-Aristóteles, Problemas, XXVIII, 2. Hay que observar no obstante la importancia atribuida a la mirada y a los ojos, por muchos textos griegos, para la génesis del deseo o del amor: pero no es que el placer de la mirada sea intemperante por sí mismo sino que constituye una apertura por donde se alcanza el alma. Cf. a este respecto Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, I, 3, 12-13. En cuanto al beso, a pesar del peligro que comporta por sí mismo (cf. Jenofonte, loc. cit.), ha sido valuado en alto grado como placer físico y comunicación del alma. De hecho, llevaría a hacer todo un estudio histórico sobre el «cuerpo de placer» y sus transformaciones <<

[10] Para los peligros de la música, cf. Platón, *La república* III, 398e (las armonías lidias son « perniciosas aun para las mujeres, ya no digamos pan los varones»). Para la función mnemónica de los olores y de la imagen visual, cf. Aristóteles, *Ética nicomaquea*, III, 10, 1118a. <<

[11] Encontraremos mucho más tarde un reproche de este género en los Amores atribuidos a Luciano (seudo-Luciano, 53). <<

[12] Aristóteles, Historia de los animales, V, 2, 539b. <<

[13] Aristóteles, Historia de los animales, VI, 18, 571b. <<

[14] Aristóteles, Historia de los animales, VI, 18, 571b y 572b. <<

[15] Aristóteles, De las partes de los animales, 661a. <<

[16] Platón, Filebo, 44 ss. <<

[17] Hay que observar la frecuencia de las expresiones que vinculan vigorosamente a los placeres y deseos y que muestran que lo que está en juego dentro de la moral de las aphrodisia es el control del conjunto dinámico constituido por el deseo y el placer ligados al acto. La pareja epithymiai—hédonai se encuentra corrientemente en Platón: Gorgias 484d, 49ld; Banquete 196c; Fedro 237d; La república IV, 430e, 431c y d; IX, 571b; Leyes I, 647e; IV, 714a; VI, 782e; VII, 802e, 864b; X, 886b, etc. Cf. igualmente Aristóteles, Ética nicomaquea, VII, 4, 1148a. Frecuentes son también las expresiones que evocan el placer como fuerza que persuade, seduce, triunfa; así en Jenofonte, Recuerdos de Sócrates. I. 2, 23: I. 4. 14: I. 8: IV. 5. 3: etcétera. «<

[18] Sucede que se mencione por la necesidad del relato el gusto particular de un hombre por los muchachos. Así lo hace Jenofonte en la Anábasis, a propósito de un cierto Epistenes (VII, 4). Pero cuando traza el retrato negativo de Menón (II, 6), no le reprocha este tipo de inclinación, sino el hacer mal uso de esos placeres: obtener el mando de tropas cuando era muy joven o amar, aún imberbe, a un hombre mayor. <<

[19] Jenofonte, Agesilao, V. <<

[20] Sobre Arcesilao, cf. Diógenes Laercio, *Vida de los filósofos*, IV, 6. Plutarco observará igualmente que Hiperides se dejaba llevar por las *aphrodisia* (*Vida de diez oradores*, 849d). <<

[21] Platón, Leyes, I, 636c. <<

[22] Del misma modo se encontrará una explicación en Dión de Prusa acerca de la aparición del amor a los muchachos por un exceso de intemperancia (Discurso, VII, 150). <<

[23] Platón, Timeo, 86c-e. <<

[24] Aristóteles, Ética nicomaquea, III, 11, 1118b. No obstante, hay que subrayar que Aristóteles se preocupa una y otra vez por el problema de los «placeres censurables» que algunos pueden buscar (Ética nicomaquea, VII, 5, 1148b; X, 3, 1173b). Sobre el problema del deseo, de su objeto natural y de sus variaciones, cf. Platón, La república, IV, 437d-e. <<

[25] Aristóteles, Historia de los animales, VIII, 1, 581a. Platón, en La república, IV, 426a-b, habla de los enfermos que en lugar de seguir un régimen siguen comiendo, bebiendo y aphrodisiazein. <</p>

[26] Jenofonte, Banquete, IV, 38. Seudo-Aristóteles, Sobre la esterilidad, V, 636b.

[27] Aristóteles. Historia de los animales, IX, 5, 637a; VII, 1, 581b. <<

[28] Jenofonte, Hierón, III, 4. <<

[29] Seudo-Aristóteles, Problemas, IV, 26. <<

[30] P. Manuli, «Fisiologia e patologia del feminile negli scritti hippocratici», Hippocratica, 1980, pp. 393 ss. <<

[31] Aristóteles, La generación de los animales, I, 21, 729b. <<

[32] Hipócrates,  $\it Juramento$  (en  $\it Œuvres$ , ed. Loeb. I, p. 300). <<

[33] Platón, Banquete, 189d-193d. Sobre un tiempo mítico sin generación sexual, cf. Político, 271a-272b. <<

[34] Aristóteles, La generación de los animales, II, 1, 731b; cf. Del alma, II, 4, 415a-b. <<

[35] Platón, La república, XIII, 559c. <<

[36] Aristóteles, Ética nicomaquea, VII, 4, 2, 1147b. <<

[37] Rufo de Éfeso, Œuvres, ed. Daremberg, p. 318. <<

[38] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, II, 8. <<

[39] Sobre la comunidad de este tipo de placer con los animales, cf. Jenofonte, Hierón, VII; sobre el carácter mexclado del placer físico, cf. Platón, La república, IX, 583b s.; Filebo, 44 s.; sobre el placer que acompaña a la restauración del estado anterior del cuerpo, Platón, Timeo, 64d-65a; Aristóteles, Ética nicomaquea, VII, 4, 1147b. <<

[40] Platón, Leyes, I, 636c. <<

[41] Platón, Leyes, VI 783a-b. <<

[42] Platón, La república, 403a. <<

[43] Sobre la hipérbole (hyperbolē, hyperballein) de los placeres, véase, por ejemplo, Platón, La república, 402e; Timeo, 86b; Aristóteles, Ética nicomaquea, III 11, 1118b; VII, 4, 1148a; VII, 7, 1150a y 1150b. Sobre la revuelta (epanastasis, stasiazein), Platón, La república, IV, 442d, 444b; IX, 586e; Fedro, 237d.

[44] Platón, Leyes, VI, 783a. <<

[45] Aristóteles, Ética nicomaquea, III, 12, 1119b. <<

[46] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, VI, 8. <<

[47] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, I, 3, 15. <<

[48] Platón, La república, III, 389d-e; cf. también IX, 580e. <<

[49] Aristóteles, Ética nicomaquea, III, 11, 1, 1118b. <<

[50] Aristóteles, Ética nicomaquea, III, 10, 9, 1118a. <<

[51] Platón, Banquete, 187c. <<

[52] Aristóteles, Ética nicomaquea, VII, 14, 7, 1154a. <<

[53] Aristóteles, Historia de los animales, VII, 1, 581b; La generación de los animales, II, 7, 747a. <<

[54] Platón (*La república*, V, 451c) habla de lo que debe ser la correcta « posesión y trato» (*ktēsis te kai chreia*) de las mujeres y de los hijos; aquí se trata del conjunto de las relaciones y de las formas de relaciones que pueden tenerse con ellos. Polibio evoca la *chreia aplirodisiôn* que con el lujo de los vestidos y de la mesa caracteriza las costumbres de los soberanos hereditarios y provoca el descontento y la revolución (Historias, IV, 7). <<

[55] La Retórica de Aristóteles (I, 9) define la templanza como aquello que hace que nos conduzcamos, en cuanto a los placeres del cuerpo, « como le quiere el nomos». Sobre la noción de nomos, cf. J. de Romilly, L'idée de loi dans la pensée grecque. «

[56] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, VI, 2, 46. Véase también Dión de Prusa, Discurso, VI, 17-20, y Galeno, De los lugares afectados, VI, 5. [57] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, VI, 2, 69. <<

[58] Jenofonte, Banquete, IV, 38. <<

[59] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, I, 3, 14. <<

[60] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, II, 1, 33. <<

[61] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, IV, 5, 9. <<

[62] Cf. Platón,  $\it Gorgias, 492a$ -b, 494c, 507e;  $\it La \ república, VIII, 561b. <<$ 

[63] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, II, 1, 30. <<

[64] Recuerdos de Sócrates, IV, 5, 9. <<

[65] Recuerdos de Sócrates, I, 3, 5. <<

[66] Platón, *Leyes*, I, 636d-e. Sobre la noción de *kairos* y su importancia en la moral griega, cf. P. Aubenque, *La prudence chez Aristote*, París, 1963, pp. 95 ss.

[67] Esta edad se la fijó muy tardía: para Aristóteles, la esperma es infecunda hasta los veintiún años. Pero la edad a la que el hombre debe aguardar para esperar una buena descendencia es más tardía aún: « Después de los veintiún años, las mujeres presentan buenas condiciones para tener hijos, mientras que los hombres deben todavía desarrollarse» (Historia de los animales, VII, 1, 582a).

[68] Todo esto será desarrollado en el capítulo siguiente. <<

[69] Plutarco, Conversaciones de sobremesa, III, 6. <<

[70] Jenofonte, Ciropedia, VIII, 1, 32. <<

[71] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, IV, 4, 21-23. <<

[72] Platón, Banquete, 180c-18<br/>la, 183d. Seudo-Demóstenes, Eroticos, 4. <<

[73] Platón, Banquete, 180c-18<br/>la, 183d. Seudo-Demóstenes, Eroticos, 4. <<

[74] Jenofonte, Hierón, VII. <<

[75] Jenofonte, Agesilao, v. <<

[76] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, II, 6, 1-5. <<

[77] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, II, 1, 1-4. <<

[78] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, I, 5, 1. <<

[79] Platón, La república, IV, 43le-d. <<

[80] Jenofonte, Ciropedia, VIII, I, 30. Sobre la noción de söphrosynē y su evolución, cf. H. North, söphrosynē; el autor subraya la proximidad de las palabras söphrosynē y enkrateia en Jenofonte (pp. 123-132).

[81] Platón, Gorgias, 491d. <<

[82] Platón, *La república*, IV, 430e. Aristóteles en la *Ética nicomaquea* (VII, 1, 6, 1145b) recuerda la opinión según la cual el que es *sõphrosynē es enkratēs y karterikos*. <<

[83] Platón, *Gorgias*, 507a-b. Cf. igualmente *Leyes*, III, 697b. Considérese « los primeros y más preciosos a los bienes del alma cuando la templanza reside en ella». <<

[84] Cf. H. North,  $s\bar{o}phrosyn\bar{e}$  , cit., pp. 202-203. << [85] Aristóteles, Ética nicomaquea, III, 11 y 12, 1118b-I 119a y VII, 7, 849, 1150a-1152a. <</p>

[86] Platón, Leyes, I, 647e. <<

[87] Antifón, en Estobeo, *Antología*, V, 33. Es el fragmento núm. 16 en las *Œuvres* de Antifón (CUF). <<

[88] Jenofonte, Hierón, VII. Aristóteles, Ética nicomaquea, III, 10, 8,1117b. <<

[89] Encontramos así toda una serie de palabras como agein, ageisthai (gobernar, ser gobernado); Platón, Protágoras, 355a; La república, IV, 43le; Aristóteles, Ética nicomaquea, VII, 7, 3, 1150a. Kolazein (contener): Gorgias, 49le; La república, VIII, 559b; IX, 571b. Antiteinein (oponerse): Ética nicomaquea, VII, 2,4, 1146a; VII, 7, 5 y 6, 1150b. Emphrassein (poner obstáculos): Antifón, fragm. 15. Antechein (resistir): Ética nicomaquea, VII, 7, 4 y 6, 1150a y b. <</p>

[90] Nikan (vencer): Platón, Fedro, 238c; Leyes, I, 634b; VIII, 634b; Aristóteles, Ética nicomaquea, VII, 7, 1150a; VII, 9, 1151a; Antifón, fragm. 15. Kratein (dominar): Platón, Protágoras, 353c; Fedro, 237e-238a; La república, IV, 43la-c; Leyes, 840c; Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, I, 2, 24; Antifón, fragm. 15 y 16; Aristóteles, Ética nicomaquea, VII, 4c, 1148a; VII, 5, 1149a. Hēttasthai (ser vencido): Protágoras, 352e; Fedro, 233c; Leyes, VIII, 840c; Carta VII, 35la; Ética nicomaquea, VII, 6,1, 1149b; VII, 7,4,1150a; VII, 7,6,1150b; Isócrates, Nicocles, 39. <<

[91] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, I, 3, 14. <<

[92] Jenofonte, Económica, I, 23. <<

[93] Platón, La república, VIII, 560b. <<

 $^{[94]}$  Platón, La república, IX, 572d-573b. <<

[95] Platón, La república, IX, 571d. <<

[96] Platón, Leyes, VI, 783a-b. <<

[97] Platón, Fedro, 232a; La república, IV, 430c; Leyes, I, 626e, 633e; VIII 840c; Carta VI, 337a. [98] Platón, La república, IV, 431 a. <<

[99] Platón, Leyes, I, 626d-e. <<

[100] Platón, Leyes, VIII, 840c. <<

[101] Platón, *La república*, IX, 571b. En la *Ética nicomaquea* se trata de « despedir al placer» como los ancianos de Troya querían hacer con Helena (II, 9, 1109b). <<

[102] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, IV, 7, 49. <<

[103] Aristóteles, Ética nicomaquea, VII, 2, 1146a <<

[104] Aristóteles, Ética nicomaquea, III, 11, 1119a. <<

[105] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, II, 8, 75. <<

[106] Aristóteles, Ética nicomaquea, VII, 2, 1119h. Cf. también Platón, La república, IX, 590e. <<

[107] Jenofonte, Económica, I, 22-23. <<

[108] Platón, Leyes, III, 689a-b: « La parte que sufre y que goza es en el alma lo que el pueblo y la multitud son en la polis» . <<

[109] Platón, La república, IX, 577d. <<

[110] Ibid., IX, 592b. 111. <<

[11] Platón, Leyes, I, 647d. <<

[112] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, I, 2, 19. <<

[113] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, I, 2, 24. <<

[114] Platón, Gorgias, 527d. <<

[115] Sobre el vínculo entre el ejercicio y la preocupación de uno mismo, Alcibiades, 123d. <<

[116] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, VI, 2, 70. <<

[117] Platón, *La república*, IX, 571c-572b. <<

[118] Cf. Platón, Leyes, I, 643b: « Quien quiera sobresalir un día en lo que a, debe aplicarse (melētan) a ese objeto desde la infancia, encontrando a la vez su diversión y su ocupación en todo lo que se relacione con ello.» <<

 $[119] \ Jenofonte, \textit{República de los lacedemonios}, 2 \ y \ 3. <<$ 

[120] Platón, La república, III, 413d s. <<

[121] Platón, Leyes, I, 647e-648c. <<

[122] Aristóteles, Ética nicomaquea, II, 2, 1104a. <<

[123] Platón, La república, III, 413e. <<

[124] Platón, Leyes, I, 643c. <<

[125] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, IV, 5, 2-3. <<

[126] Evidentemente no se trata de decir que el tema de la pureza ha esta do ausente de la moral griega de los placeres en la época clásica; ocupó un lugar considerable entre los pitagóricos, y fue muy importante para Platón. No obstante, parecería que de manera general, tratándose de los deseos y placeres físicos, la apuesta dé la conducta moral era pensada sobre todo como una dominación. La preparación y el desarrollo de una ética de la pureza, con las prácticas de si que le son correlativas, será un fenómeno histórico de largo alcance «<

[127] Aristóteles, Política, VII, 14,1332a. <<

[128] Diógenes Laercio, *Vida de los filósofos*, VI, 2, 66. La esclavitud respecto de los placeres es una expresión muy frecuente. Jenofonte, *Económica* I, 22; *Recuerdos de Sócrates*, IV, 5; Platón, *La república*, IX, 577d. <<

[129] Jenofonte, Económica, I, 1, 17 s. <<

[130] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, IV, 5, 2-11. <<

[131] Platón, La república, IX, 590c. <<

[132] Platón, La república, IX, 580c. <<

[133] Aristóteles, Política, V, 10. <<

[134] Jenofonte, Ciropedia, VIII, 1, 30-34. <<

[135] Isócrates, Nicocles, 37-39. <<

[136] Aristóteles, Política, V, 11, 1315a. <<

[137] Platón, Gorgias, 491d. <<

[138] Jenofonte, Económica, X, 1. <<

[139] Aristóteles, *Política*, I, 13. 1260a. <<

[140] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, VI, 2. 54. <<

[141] Aristóteles, Ética nicomaquea, III, 12, 1119b. <<

[142] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, III, 9. 4. <<

[143] Platón, La república, IV, 43le-432b. <<

[144] Aristóteles, Ética nicomaquea, III, 12, 1119b. <<

[145] Aristóteles, Ética nicomaquea, III, 12, 1119b. <<

[146] Platón, Leyes, I, 636d-e. <<

[147] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, IV, 5, 11. <<

[148] Platón, Fedro, 254b. <<

[149] Platón, Gorgias, 506d-507d. <<

[150] Platón, La república, III, 402d-403b. <<

[151] Jenofonte, Ciropedia, VIII, 1, 13. <<

[152] La obra de Henri Joly, *Le renversement platonicien*, da un ejemplo de la forma en que podemos analizar, en el pensamiento griego, las relaciones entre el dominio de las prácticas y la reflexión filosófica. <<

[1] Hipócrates, La antigua medicina, III. <<

[2] Platón, La república, III, 405e-408d. <<

[3] De hecho las indicaciones dadas por Platón no son exactamente aquellas que encontramos en la *Iliada* (XI, 624 y 833). <<

[4] Platón, La república, III, 407c. <<

[5] Sobre la necesidad del régimen para la cura de las enfermedades, véase también el Timeo, 89d. <<</p> [6] Hipócrates, *Epidemias*, VI, 6, 1. Sobre diferentes interpretaciones de este texto en la Antigüedad, cf. Hipócrates, *Œuvres*, trad. Littré, t. V, pp. 323-324. <<

[7] Seudo-Platón, Rivales, 134a-d. <<

[8] Cf. R. Joly, « Notice» en Hipócrates, Du régime (CUF), p. XI. <<

[9] « Había ... para las enfermedades corporales cantos curativos por cuyo medio los enfermos se levantaban. Otros hacían olvidar las penas, calmaban las cóleras, echaban los deseos desordenados. Su régimen era: miel para el desayuno, para el almuerzo galleta, legumbres, rara vez carne ... Así su cuerpo conservaba el mismo estado, como trazado con cordel, sin estar tan pronto sano como enfermo, sin tampoco engordar o adelgazar, y su alma mostraba siempre por su aspecto el mismo carácter (to homoion ēthos).» Porfirio, Vida de Pitágoras, 34. También Pitágoras habría dado consejos de régimen a los atletas (tibid. 15) <<

[10] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, III, 12. <<

[11] Platón, La república, IX, 591 c-d. <<

[12] Platón, *La república*, III, 404a. Aristóteles también critica los excesos del régimen atlético y de ciertos adiestramientos en la *Politica*, VIII, 16, 1335b, y VIII, 4, 1338b-1339a. <<

 $^{[13]}$  Platón, La república, III, 406a-407b. <<

[14] Ibid., 407c-e. En el Timeo, Platón pondera que la duración de la vida de cada ser viviente está librada a la suerte (89b-c). <<

[15] Platón, La república, III, 404a-b. <<

[16] Hipócrates, *Del régimen*, III, 69, 1; cf. la nota de R. Joly, en la edición de la CUF, p. 71. <<

[17] Platón, Leyes, IV, 720b-e. <<

[18] Cf. Platón, *Timeo*, 89d, que resume así lo que acaba de decir acerca del régimen: « Con lo dicho basta acerca de todo el ser vivo, de su parte corporal, de cómo gobernarla o dej arse gobernar por ella.» <<

[19] Jenofonte, Recuerdos de Sócrales, IV, 7. <<

[20] Cf. W.H.S. Jones, «Introduction» al tomo IV de las  $\it Obras$  de Hipócrates (Loeb Classical Library). <<

[21] Oribasio, Collection médicale, t. III, pp. 168-182. <<

[22] Pablo de Egina, Cirugía, trad. R. Briau. Sobre la dietética en la época clásica, cf. W.D. Smith, «The development of classical dietetic theory», *Hippocratica* (1980), pp. 439-448. <<

[23] Hipócrates, Del régimen, I, 2, 1. <<

[24] Hipócrates, Del régimen, II, 58, 2. <<

[25] Hipócrates, Del régimen, III, 67, 1-2. <<

[26] Hipócrates, *Del régimen*, III, 68, 10. En el mismo sentido, cf. Hipócrates, *De la naturaleza del hombre*, 9, *y Aforismos*, 51. El mismo tema reaparece en seudo-Aristóteles, *Problemas*, XXVIII, 1, y en el *Régimen* de Diocies, en Oribasio, III, p. 181. <<

[27] Hipócrates, Del régimen, III, 68, 6 y 9. <<

[28] Hipócrates, Del régimen, III, 68, 5. <<

[29] Hipócrates, Del régimen, III, 68, 11. <<

[30] Oribasio, Collection médicale, III, pp. 168-178. <<

[31] Oribasio, Collection médicale, p. 181. <<

[32] En Pablo de Egina, *Cirugía*. Este ritmo estacional del régimen sexual fue admitido durante mucho tiempo. Lo reencontraremos en la época imperial con Celso. <<

[33] Obsérvense no obstante en Diocies (oribasio, III, p. 177) las notaciones sobre la posición dorsal que en el sueño induce a la polución nocturna. <<

[34] Seudo-Aristóteles, *Problemas*, IV, 26 y 29 (cf. Hipócrates, *Del régimen*, I, 24, I). <<

[35] Sobre este punto, es preciso remitir al libro de J.-L.Flandrin, Un temps pour embrasser, 1983, el cual, a partir de fuentes del siglo VII, muestra la importancia de la división entre momentos permitidos y momentos prohibidos y las múltiples formas que esta ritmicidad toma. Ahí podemos ver cómo difiere esta distribución del tiempo de las estrategias circunstanciales de la dietética griega. «

[36] Hipócrates, Del régimen, III, 80, 2. <<

[37] Hipócrates, Del régimen, III, 73 y 2. <<

 $^{[38]}$  Diógenes Laercio,  $\emph{Vida de los filósolos}, VIII, 1, 9. <<$ 

[39] Oribasio, Collection médicale, III, p. 181. <<

[40] Seudo-Aristóteles, Problemas, IV, 9, 877b. <<

[41] Aristóteles, La generación de los animales, V, 3, 783b. <<

[42] Oribasio, Collection médicale, III, p. 181. <<

[43] Seudo-Aristóteles, Problemas, IV, 2, 876a-b. <<

[44] Veremos más adelante que la unión sexual, en cambio, se considera como factor de salud entre la mujer. El autor de los *Problemas* observa no obstante que los hombres vigorosos y bien alimentados tienen ataques de bilis si no tienen actividad sexual (IV, 30). <<

[45] Hipócrates, De las enfermedades, II, 51. <<

[46] Hipócrates, Epidemias, III, 17, caso 10. <<

[47] Hipócrates, Epidemias, III, 18, caso 16. <<

[48] Platón, Leyes, VIII, 840a. <<

[49] Platón, Leyes, VI, 775e. <<

[50] Platón, Leyes, IV, 721a-b y VI, 785b. En La república, V, 460e, el periodo de fecundidad « legal» de los hombres se fija entre los veinticinco y los cincuenta años y el de las mujeres entre los veinte y los cuarenta años. <<

[51] Aristóteles, Política, VII, 16, 1335a. Sobre las edades del matrimonio en Atenas, cf. W. K. Lacey, The family in clásical Greece, 1968, pp. 106-107. <<</p> [52] Jenofonte, República de los lacedemonios, I, 4. En las Leyes, Platón insiste en los efectos nocivos de la embriaguez de los padres en el momento de la concepción (VI, 775c-d). <<

[53] Aristóteles, Política, VII, 16, 1335b. Según Jenofonte, para tener una descendencia vigorosa, los recién casados en Esparta no debían unirse con demasiada frecuencia: «En estas condiciones, los esposos se desean más y los niños, al nacer, son más vigorosos que si aquéllos se hartan uno del otro» (República de los lacedemonios, I, 5).

[54] Platón, Leyes, VI, 784a-b <<

[55] Aristóteles, Política, VII, 16, 1335a. <<

[56] Platón, Leyes, VI, 783c. <<

[57] Seudo-Aristóteles, problemas, X, 10. <<

[58] Platón, en las *Leyes*, quiere que para ayudar a la formación moral del niño la mujer encinta lleve una vida que esté al abrigo de placeres v de penas demasiado intensos (VII, 792d-e). <<

[59] Platón, Filebo, 47b. <<

[60] Auto Gelio, Noches áticas. XIX, 2. <<

[61] Clemente de Alejandria, *El pedagogo*, I, 6. 48. Cf. R. Joly, « Notice» en Hipócrates, (*Œuvres*, t. XI, CUF. <<

[62] Hipócrates, De la generación, I, 1-3. <<

[63] Hipócrates, De la generación, I, 3. <<

[64] Hipócrates, De la generación, IV, 1. <<

[65] Hipócrates, De la generación, IV, 1. <<

[66] Hipócrates, De la generación, IV, 2. <<

[67] Hipócrates, De la generación, IV, 3. <<

[68] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, VIII, 1, 28. <<

[69] Hipócrates, De la generación, II, 2. <<

[70] Hipócrates, De la generación, I, 1. <<

[71] Hipócrates, De la generación, III, 1. <<

[72] Hipócrates, De la generación, IV, 1. <<

[73] Hipócrates, De la generación, II 3. <<

[74] Hipócrates, De la generación, I, 1 y 2. <<

[75] Hipócrates, De la generación, I, 1. <<

[76] Platón, Timeo, 73b. <<

[77] Aristóteles, La generación de los animales, 724a-725b. <<

[78] Aristóteles, La generación de los animales, 725b. <<

[79] Aristóteles, *La generación de los animales*, 725b. Cf. también seudo-Aristóteles, *Problemas*, II, 22, 879a. << [80] Seudo-Aristóteles, Problemas, IV, 11, 877b. <<

[81] Seudo-Aristóteles, Problemas, IV, 4 y 22. <<

[82] Platón, Leyes, IV, 721c. <<

[83] Platón, Banquete, 206e. <<

[84] Platón, Banquete, 207a-b. <<

[85] Platón, Leyes, IV, 721b-c. <<

[86] Platón, Banquete, 209b. <<

[87] Aristóteles, *Del alma*, II, 4, 415a-b <<

[88] Aristóteles, De la generación y la corrupción, 336b. <<

[89] Aristóteles, La generación de los animales, II, 1, 731b-732a. <<

[90] Platón, Leyes, IV, 721b-c. <<

[91] Platón, Leyes, 723a. <<

[92] R. Van Gulik, La vie sexuelle dans la Chine ancienne. <<

[93] Estas tres « artes de gobernar» son con gran frecuencia relacionada entre si, como artes que exigen a la vez saber y prudencia circunstanciales; se acercan también porque son saberes asociados a una capacidad de mando. Con frecuencia se hace referencia a ellas cuando para el individuo se de buscar los principios o la autoridad que lo ayudarán a « comportarse». <<

[1] Demóstenes, Contra Neera, 122. <<

[2] R. Van Gulik, La vie sexuelle dans la Chine ancienne, pp. 144-154.  $<\!<$  [3] Es necesario guardarse de esquematizar y remitir la doctrina cristiana de las relaciones conyugales a la finalidad procreadora con exclusión del placer. De hecho, la doctrina será compleja, sujeta a discusión y contemplará numerosas variantes. Pero lo que hay que recordar aquí es que la cuestión del placer en la relación conyugal, del lugar que deba dársela, de las precauciones que se deban tomar contra él, al igual que las concesiones que deban consentirse (teniendo en cuenta la debilidad del otro y su concupiscencia), constituy en un foco activo de reflexión <<

[4] Véase el tratado  $Sobre\ la\ esterilidad\ atribuido\ a\ Aristóteles\ y\ que\ por\ mucho tiempo fue considerado como el libro <math>X$  de la  $Historia\ de\ los\ animales$ . <<

[5] Véase el tratado Sobre la esterilidad atribuido a Aristóteles y que por mucho tiempo fue considerado como el libro X de la Historia de los animales, cap. II. <<

[6] Así Jenofonte, Económica, VII, 11; Platón, Leyes, 772d-773c. <<

[7] Demóstenes, Contra Neera, 122. <<

[8] Plutarco, Vida de Solón, XX. Se encuentra también testimonio de una obligación de deberes conyugales en la enseñanza pitagórica; esto es lo que informa Diógenes Laercio: « Jerónimo añade que Pitágoras descendió a los infiernos... y que vio los tormentos de quienes habían olvidado cumplir con sus deberes conyugales» (totus mê thelontas syneinai tais heautôn gynaixì), Vida de los filósofos, VIII, 1, 21. «

[9] Lisias, Sobre la muerte de Eratóstenes, 33. Cf. S. Pomeroy, Goddesses, whores, wives and slaves: women in classical Antiquity, pp. 86-92.

[10] Lisias, Sobre la muerte de Eratóstenes, 12; cf. también en el Banquete de Jenofonte (IV, 8) la alusión a los ardides que un marido puede utilizar para ocultar los placeres sexuales que busca en otra parte. <<

[11] W. K, Lacey, The family in classical Greece, p. 113.  $<\!<$ 

[12] Jenofonte, Banquete, VIII, 3. <<

[13] G. Mathieu, « Note» a Isócrates, Nicocles CUF, P. 130. <<

[14] Jenofonte, Económica, IV, 2-3. <<

[15] Jenofonte, Económica, I, 2. <<

[16] Sobre este elogio de la agricultura y la enumeración de sus efectos benéficos, cf. todo el capítulo V de la Econ'omica.

[17] Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, III, 4. <<

[18] Jenofonte, Económica, iv, 18-25. <<

[19] Jenofonte, Económica, XXI, 4-9. <<

[20] Jenofonte, Económica, III, 15. <<

[21] Jenofonte, Económica, III 12-13. <<

[22] Jenofonte, Económica, III 11. <<

[23] Jenofonte, Económica, VII, 5. <<

[24] Jenofonte, Económica, VII, 11. <<

[25] Jenofonte, Económica, VII, 12. <<

[26] Jenofonte, *Económica*, Iscómaco insiste en esta anulación de las diferencias entre los esposos que podrían marcarse según la aportación de cada uno (VII, 13). <<

[27] Jenofonte, Económica, VII, 15. <<

[28] Jenofonte, *Económica*, VII, 19-35. Sobre la importancia de los datos espaciales en el orden doméstico, cf. J.-P. Vernant, «Hestia-Hermès. Sur l'expression religicuse de l'espace chez les Grecs», *Mythe et pensée chez les Grecs*, 4 I, pp. 124-170. <<

[29] Jenofonte, Económica, VII, 39-40. <<

[30] Jenofonte, Económica, VII, 22. <<

[31] Jenofonte, Económica, VII, 26. <<

[32] Jenofonte, Económica, VII, 3 1. <<

[33] Jenofonte, Econ'omica, Precisa que la divinidad asocia hombre y mujer en vista de los hijos, y la ley en vista del hogar: VII, 30. <<

[34] Jenofonte, Económica, VII, 23. <<

[35] Jenofonte, Económica, VII, 12. <<

[36] Jenofonte, Económica, VII, 22-23. <<

[37] Jenofonte, Económica, II, 1. <<

[38] Jenofonte, Económica, VII, 27 <<

[39] Jenofonte, Económica, X, 1-8. <<

[40] Jenofonte, Económica, X, 7. <<

[41] Jenofonte, Económica, X, 9. <<

[42] Jenofonte, Económica, X, 10. <<

[43] Jenofonte, Económica, X, 11. <<

[44] Jenofonte, Hierón, I. <<

[45] Eurípides, *Medea*, V. 465 s. <<

[46] Eurípides, Ión, V. 836 s. <<

[47] Jenofonte, Económica, VII, 41-42. <<

[48] Platón, Leyes, VI, 773c-e. <<

[49] Platón, Leyes, VI, 785a. <<

 ${\rm [50]\ Plat\'{o}n}, \textit{Leyes}, {\rm VI}, 783e; {\rm cf.\ IV}, 721a, {\rm VI}, 773b. <<$ 

[51] Platón, Leyes, VI, 773a-e. <<

[52] Platón, Leyes, VI, 784a-c. <<

[53] Platón, Leyes, VI, 784d-e. <<

[54] Platón, *Leyes*, Obsérvese que, pasado el límite de edad para tener hijos, « quienes vivan castamente (*sōphronōn kai sōphronousa*) estarán rodeados de honor, pero los que no, tendrán la reputación contraria o más bien serán deshonrados» (VI, 784e). <<

[55] Platón, Leyes, VIII, 835c. <<

[56] *Ibid.*, VIII, 838a-e. <<

[57] Platón, Leyes, VIII, 840a-c. <<

[58] Platón, Leyes, VIII, 840d-e. <<

[59] Platón, Leyes, VIII, 841a-b. <<

[60] Platón, Leyes, VIII, 841c-d. Obsérvese que, por lo menos en la primera formulación de la ley, Platón parece decir que sólo se le prohíben al hombre casado las mujeres que son « libres» y de « buena casa». Tal es en todo caso la traducción de Dies. Robin interpreta el texto haciéndole decir que esta ley no se aplica más que a los hombres libres y de buena casa. <<

[61] Isócrates, Nicocles, 31-35. <<

[62] Isócrates, Nicocles, 42. <<

[63] Isócrates, Nicocles, 40. <<

[64] Isócrates, Nicocles, 41. <<

[65] Isócrates, Nicocles, 29. <<

[66] Isócrates, *Nicocles*, 36. Sobre este tema frecuente, véase Aristóteles, *Politica*, 1311a-b. Pero puede señalarse que Isócrates observa la indulgencia del pueblo ante los jefes que toman sus placeres donde sea pero saben gobernar con justicia (*Nicocles*, 37). <<



[68] Isócrates, Nicocles, 37. <<

[69] Isócrates, Nicocles, 31. <<

[70] Isócrates, Nicocles, 39. <<

[71] Isócrates, Nicocles, 45. <<

[72] Isócrates, Nicocles, 47. <<

[73] Isócrates, Nicocles, 47 <<

[74] A Nicocles, 11. El tema de la virtud privada del príncipe como problema político ameritaría por sí solo un estudio completo. <<

[75] Seudo-Aristóteles, Económica, I, 1, 1, 1343a. <<

[76] Aristóteles, Politica, I, 13, 125a-b. <<

[77] Seudo-Aristóteles, Económica, I, 3, 1, 1343b. <<

[78] Seudo-Aristóteles, *Económica*, I, 2, 1-3, 1343a-b. <<

[79] Seudo-Aristóteles, Económica, I, 3, 1, 1343b. <<

[80] Aristóteles, Política, I, 2, 1252a. <<

[81] Aristóteles, Ética nicomaquea, VIII, 12, 7, 1162a. <<

[82] Seudo-Aristóteles, Económica, I, 3, 1, 1343b. <<

[83] Seudo-Aristóteles, Económica, I, 3, 3, 1343b. <<

[84] Seudo-Aristóteles, Económica, I, 4, 1, 1344a. <<

[85] Aristóteles, *Politica*, I, 12, 1259b. En la Ética nicomaquea, VIII, 10, 5, 116la, Aristóteles evoca la autoridad de las mujeres epícleras. <<

[86] Aristóteles, *Política*, I, 12, 1259b. <<

[87] Aristóteles, Ética nicomaquea, VII, 10, 1152a. <<

[88] Aristóteles, Ética eudemiana, I, 31, 18. <<

[89] Pero hay que subrayar que Iscómaco evocaba las situaciones de rivalidad que pueden provocar las relaciones con los sirvientes de la casa. Aquí son los amorios exteriores los que surgen amenazadores. <<

[90] Aristóteles, Ética nicomaquea, VIII, 11, 4,1161a. <<

[91] Aristóteles, Ética nicomaquea, VIII, 12, 8, 1162a. Sobre las relaciones de la philia y del matrimonio en Aristóteles, cf. J.-C. Fraisse, Philia, la notion damitié sur la phili sophie antique, Paris, 1974.

sur la phili sophie antique, Paris, 1974.

Es necesario observar que en la ciudad ideal, descrita por Aristóteles en la Política, las relaciones entre marido y mujer se definen de un modo bastante cercano a lo que podemos encontrar en Platón. La obligación de procrear se suspenderá cuando los padres sean demasiado viejos para ello: « Durante los años de vida que quedan por recorrer, no se tendrán relaciones sexuales más que por razones evidentes de salud o por cualquier otra causa análoga. Por lo que se refiere a las relaciones 'del marido con otra mujer o de la esposa con otro hombre', convendrá contemplarlas como una acción deshonrosa (mē kalon), y ello de una manera absoluta y sin excepción, tanto tiempo como subsista el matrimonio y se llamen marido y mujer.» Esta falta, por razones fáciles de comprender, tendrá consecuencias legales —la atimia— si se comete « durante el tiempo en que la procreación puede tener lugar» (Política, VIII, 16, 1135a— 1 136b). «<

[1] Platón, La república, IX, 573d. <<

[2] Platón, La república, IX, 574b-c. <<

[3] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, IV, 7, 49. <<

[4] Platón, Leyes, VIII, 840a. <<

[5] Jenofonte, Ciropedia, VII, 5. <<

[6] Sobre este punto, cf. K. J. Dover, *Homosexualité grecque*, p. 86. <<

[7] Platón, Banquete, 181b-d. <<

[8] Jenofonte, Banquete, I, 9. <<

[9] Jenofonte, Banquete, II, 3. <<

[10] Jenofonte, Banquete, IX, 5-6. <<

[11] Cf. Jenofonte, Anábasis, VII, 4, 7. <<

[12] Cf. F. Btiffiere, Éros adolescent, pp. 90-91. <<

 $\cite{Así}$  Así Clístenes en los  $\it Acarnianos$ o Agatán en las  $\it Tesmoforias$  de Aristófanes.

[14] Platón, Gorgias, 494e: « Sócrates: ¿No es la vida de los libertinos (ho tōn kinaidōn bios) repulsiva, vergonzosa y miserable? ¿Te atreverás a decir que la gente de esta clase es feliz si tiene todo lo que desea en abundancia? —Calicles: ¿No sientes vergüenza, Sócrates, de tocar semejantes temas?» <<

[15] Platón, Banquete, 182a-183d. <<

[16] Si los textos se refieren con frecuencia a esta diferencia de edad y de posición, es preciso observar que las indicaciones sobre la edad real de los compañeros son con frecuencia flotantes (cf. F. Buffieire, op. cit., pp. 605-607). Además, vernos personajes que desempeñan el papel de amantes en relación con unos y de amados en relación con los otros; como Critóbuto en el Banquete de Jenofonte, donde ensalza su amor por Clinias, al que conoció en la escuela y que, como él, es muy joven (cf. sobre estos dos muchachos y su muy ligera diferencia de edad, Platón, Eutidemo, 271b). <<

[17] En el Cármide (153c), Platón describe la llegada de un muchacho joven al que siguen todas las miradas—de adultos y de adolescentes— « hasta de los más pequeños» . <<

[18] Se ha citado muchas veces el ejemplo de Eurípides, quien amaba aún a Agatón cuando éste era ya un hombre hecho y derecho. F. Buffie—re (op. cit., p. 613, n. 33) cita a este respecto una anécdota contada por Eliano (Historias varias, XIII, 5). <<

[19] Homero dio a uno la posición, al otro la edad; a uno la fuerza, al otro la reflexión (*Iliada*, XI, 786). Sobre la discusión acerca de su papel respectivo, cf. Platón, *Banquete*, 180a-b; Esquines, *Contra Timarco*, 143. <<

[20] K. J. Dover, Homosexualité grecque, pp. 104-116. <<

[21] Esta libertad era supervisada y limitada en las escuelas. Cf. lo que Esquines recuerda, en *Contra Timarco*, acerca de las escuelas y de las precauciones que debia tomar el maestro (9-10). Sobre los lugares de encuentro, cf. F Buffiere, *op. cit.*, pp. 561 ss. <<

[22] Jenofonte, Hierón, 1. <<

[23] Platón, Protágoras, 309a. <<

[24] Cf. las críticas contra Menón en Jenofonte, Anábasis, II, 6, 28. <<

[25] Platón, Banquete, 181d-e. <<

[26] Jenofonte, Banquete, IV, 17. <<

[27] Sobre la oposición de muchacho sólido y muchacho blanducho, véase Platón, Fedro, 239c-d, y los Rivales. Acerca del valor erótico del muchacho masculino y de la evolución del gusto hacia un físico más afeminado, quizá y a en el curso del siglo IV, cf. K. J. Dover, Homosexualité grecque, pp. 88-94. En todo caso, el principio de que el encanto de un muchacho muy joven está ligado a una femineidad que reside en él se convertirá en un tema corriente más tarde. <<

[28] Sobre la definición de la philia, cf. J.-CI. Fraisse, op. cit. <<

[29] Jenofonte, Banquete, VIII, 18. Todo este pasaje del discurso de Sócrates (VIII, 13-18) es ciertamente característico de la inquietud ante la precariedad de los amores masculinos y del papel que debe desempeñar aquí la permanencia de la amistad. <<

[30] Jenofonte, Banquete, VIII, 3. <<

[31] Jenofonte, *Banquete*, VIII, 12. Sobre las relaciones entre elogio y precepto, cf. también Aristóteles, *Retórica*, I, 9. <<

[32] Demóstenes, Eroticos, 1. <<

[33] Demóstenes, Eroticos, 5. <<

[34] Demóstenes, Eroticos, 53. La Retórica de Aristóteles (I, 9) muestra la importancia de las categorías del kalon y del aischron en el elogio. <<

[35] Platón, Banquete, 182a-d. <<

[36] Platón, Banquete, 178d. <<

[37] Esquines, Contra Timarco, 39-73. <<

[38] Demóstenes, Eroticos, 17-19. <<

[39] Demóstenes, Eroticos, 55. <<

[40] Demóstenes, Eroticos, 53. <<

[41] Demóstenes, Eroticos, 54. <<

[42] Demóstenes, Eroticos, 3. <<

[43] Demóstenes, Eroticos, 5. <<

[44] Demóstenes, Eroticos, 4. <<

[45] Platón, Banquete, 183d; cf. también 181a. <<

[46] Demóstenes, Eroticos, 20. <<

[47] Demóstenes, Eroticos, 7, 33, 16. <<

[48] Demóstenes, Eroticos, 8, 14. <<

[49] Demóstenes, Eroticos, 21. <<

[50] Demóstenes, Eroticos, 23, 25. <<

[51] Demóstenes, Eroticos, 30. <<

[52] Demóstenes, Eroticos, 31. <<

[53] Demóstenes, Eroticos, 17. <<

[54] Demóstenes, Eroticos, 17. <<

[55] Sobre la importancia de no ser dominado y las reticencias acerca de la sodomía y de la felación pasivas, en las relaciones homosexuales, cf. K. J. Dover, Homosexualité grecque, pp. 125-134. [56] Demóstenes, Eroticos, 39-43. <<

[57] Demóstenes, Eroticos, 38. <<

[58] Demóstenes, Eroticos, 37. <<

[59] Demóstenes, Eroticos, 29-30. <<

[60] Aristóteles, *Política*, I, 12, 1259a-b. <<

[61] Aristóteles, *Política*, I, 13, 1260b. <<

[62] Cf. las ley es citadas por Esquines en el Contra Timarco, 9-18. <<

[63] Cf. las ley es citadas por Esquines en el Contra Timarco, 19-20. <<

[64] K. J. Dover (Homosexualité grecque, pp. 44-45) subraya que lo condenable no era la prostitución misma, sino el hecho de quebrantar las incapacidades que derivan del hecho de haber sido prostituido.

[65] Esquines, Contra Timarco. 52. <<

[66] Aristófanes, Los caballeros, V. 428 ss.; Las asambleistas, V. 112 ss. Cf. F. Buffiere, Éros adolescent, pp. 185-186.

[67] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, VI, 2, 34. <<

[68] Diógenes Laercio, Vida de los filósofos, VI, 2, 59 (cf. también 54 y 46). <<

[69] Platón, Leyes, I, 636b-c. <<

[70] Platón, Leyes, VIII, 836c-d. En el Fedro, la forma física de la relación en la que el hombre se comporta «como animal en cuatro patas» se dice que es «contra natura» (250e). <<

[71] O diaprattesthai, cf. Fedro, 256c. <<

[72] Jenofonte, Banquete, IV, 15. <<

[73] Jenofonte, Hierón, I y VII; o Platón, Banquete, 184c-d. Véase K. J. Dover, Homosexiialité grecque, p. 62. <<

[74] Jenofonte, Banquete, VIII, 21. <<

[75] Platón, Banquete, 184e. <<

[76] Platón, Banquete, 184a. <<

[1] Lo que no quiere decir que las figuras del amor masculino hayan desaparecido por entero. Cf. J. Bosweil, *Christianity, social tolerance, and homosexuality*.

[2] Platón, Banquete, 178d. Sobre los discursos del Banquete, cf. Luc Brisson, en Dictionnaire des mythologies, s.v. Eros. <<

[3] Platón, Banquete, 181b-d. <<

[4] Platón, Banquete, 183d-e; Fedro, 23la-233a. <<

[5] Platón, Banquete, 182a; Fedro, 239a. <<

[6] Platón, Fedro, 231e-232a; 239e-240a. <<

[7] Platón, Fedro, 240d. <<

[8] Platón, Fedro, 239c-d. <<

[9] Platón, Fedro, 241a-c. <<

[10] Platón, Banquete, 191e. <<

[11] Platón, Banquete, 192a. <<

[12] Platón, Banquete, 192b. <<

[13] Sobre la respuesta de Sócrates a Aristófanes, cf. Banquete , 205e. <<

[14] Jenofonte, Banquete, VIII, 12. <<

[15] Jenofonte, Banquete, VIII, 25. <<

[16] Jenofonte, Banquete, VIII, 13. <<

[17] Jenofonte, Banquete, VIII, 14. <<

[18] Jenofonte, *Banquete*, IV, 26; cf. también *Recuerdos* de Sócrates, I, 3. <<

[19] Jenofonte, Banquete, VIII, 18. <<

[20] Jenofonte, República de los lacedemonios, II, 12-15. <<

[21] Jenofonte, Banquete, VIII, 18. <<

[22] Platón, Fedro, 244a. <<

[23] Platón, Banquete, 184e; 185b. <<

[24] Platón, Banquete, 196c. <<

[25] Platón, Fedro, 244a. <<

[26] Platón, Banquete, 201d. <<

[27] Después de los discursos de Fedro, Sócrates recuerda que debe de haber en el pensamiento de quien habla « un conocimiento de la verdad del tema sobre el cual habrá de hablar» (Fedro, 259e). <<

 $^{[28]}\ Plat\'{o}n, Fedro, 204e. <<$ 

[29] Platón, Fedro, 210c-d. <<

[30] Platón, Fedro, 256c-d. <<

[31] Platón, Fedro, 255b-c. <<

[32] Platón, Fedro, 255e-256a. <<

[33] Platón, Banquete, 222b. Sobre las relaciones de Sócrates y Eros, cf. P. Hadot, Exercices spirituels et philosophie antique, pp. 69-82. [34] H. Joly, Le renversement platonicien, 1974, pp. 61-70, <<

[35] Platón, Leyes, V, 734a. <<

[36] Platón, Fedro, 256a-b. <<

[1] K. J. Dover, Homosexualité grecque, p. 247. <<

[1] Mi reconocimiento para la Bibliothèque du Saulchoir y para su director. Doy las gracias a Nicole y Louis Évrard, al igual que a Hélène Monsacré, cuya ayuda me fue inapreciable para la elaboración de este libro. <<